ذكروحياني وليست تجربت بشريت







﴿ وَبِالْحَقِّ أَنزِلْنَاهُ وَبِالْحَقِّ نَزلَ وَمَا أَرْسَكُنَّاكَ إِلاَّ مُبَشِّرًا وَثَدِيرًا ﴾





# هوية الكتاب

لو

| لقامات النبي والنبوة ذكر وحياني وليست تجربة بشرية | عنوان الكتاب: ه |
|---------------------------------------------------|-----------------|
| تقريرا لأبحاث آية الله المحقق الشيخ محمد السند    | المؤلف:         |
| إبراهيم حسين البغدادي                             | بقلم:           |
| شعبة البحوث والدراسات / قسم الشؤون الدينية        | الناشر:         |
| ١٤٣٩ ــــــ -١٤٣٩مــــ -١٠١٨م                     | سنة الطبع:      |
| دار الوارث للطباعة والنشر                         | المطبعة:        |
| علي جبار                                          | الإخراج الفني:  |

#### القدمة

### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي أرسل رسلاً مبشرين ومنذرين، وأوحى إليهم بشرايع دينه ومداينته للعباد يوم الحساب، ثم الصلاة والسلام على سيد أنبيائه، وخاتم رسله، وأمينه عليهم محمد وآله الحفظة الخزنة لنبوته.

وبعد...

إنَّ هذا الكتاب هو عبارة عن مجموعة أبحاث ألقاها سماحة الأستاذ آية الله الشيخ محمد السند «دام ظله» عَلى مَجْمُوعَة مِنْ فُضَلاء الحَوْزَة العِلْمِيَّة فِي قم المقدسة ثم أكملها في حوزة النَّجَفِ الأَشْرَفِ، حَيث بيَّنَ فِيها هيمنة القرآن الكريم على بقية الكتب السهاوية الأخرى، وهيمنة النبي الخاتم' على جميع الأنبياء، وهل أن القرآن هو مجرد أصوات وألفاظ محفوظة في وعاء علوي يتنزل ويوصله النبي ' إلى البشر ، أو أنه يتلون وينصبغ بالنفس البشرية فيكون الكتاب من نتاج البشر أم هو حقيقة ممتدة من عند الله تعالى في غيوب الغيب متصلة تنز لا إلى الأرض، فقد أدعى بعض أهل الحداثة والثقافة المستوردة أن القرآن الكريم من النتاج البشري وليس من الوحي الإلهي قائلاً (.... مما يثبت الجانب البشري في الوحي بوضوح)، بل اخذ البعض يشكك في عصمة وعلم النبي الخاتم يَرالِي فضلاً عن بقية الأنبياء لم الله عن جملة من الشبهات نقلها هذا البعض عن جملة من الكتاب الغربيين أو الفلاسفة الماديين أو من بعض العرفاء أو الصوفية، وكذلك بين سماحة الشيخ الأستاذ الأسباب والدواعي المتحاملة المتشندة نفسياً التي جعلت الغرب يُسيء لنبي الإسلام عَيَّةً، وكذلك بيَّن سماحته نُقاط الضعف التي بسببها تجعل الغرب بين الحين والآخر تخرج أضغانهم، وإحَنهم البغيضة، اتَّجاه نبى الله، وكتاب الله، ودين الله (الإسلام)، وهم يعلمون جيداً

وباعتراف من نوابغ نخبهم، وعقول خبرائهم في العلوم المختلفة، أنَّ النبي الخاتم على هو أعظم شخصية في الكون، استطاع أنْ يُؤسس حضارة عالمية بقيت إلى الآن، وبنى أو تادها على روح الأُخوة والمحبة والعدالة، وكيف استطاع أنْ يدير الدولة سياسياً واقتصادياً ودينياً من غير أنْ يُسيء لأي طرف كان حتى وإنْ كانت هذه الأطراف ذات نزعات عدوانية شريرة.

ولا يخفى أن هذا البحث بالدرجة الأولى كان مركزاً حول حقيقة الوحي والنبوة والنبي النبي الله المعالمة الم

كل هذا عزيزي القارئ سوف تجده بين طيّات هذا البحث، سائلين المولى تعالى أنْ الحمد لله ربّ يحفظ لنا شيخنا الأُستاذ وأنْ لا يحرمنا من بحوثه القيّمة، وآخر دعوانا أنْ الحمد لله ربّ العالمن.

۱٤٣٥/ رجب / ١٤٣٥ ذكرى مبعث النبي عَيْدُ الله المعادي البغدادي النجف الاشر ف

### المدخل

#### حقيقة الكلام الإلهي والنبوة:

هناك تساؤل يطرح منذ زمن متقادم، والآن أخذ هذا السؤال يثار ويطرح من جديد، وهو:

هل أنَّ القرآن الكريم هو من كلام الله (جلَّ وَعَلَا) أم من كلام النبي عَبُّكَ ؟!

وبصيغة أُخرى، هل أن القرآن الكريم من إنشاء النبي الله أم من إنشاء الله تبارك وتعالى وما النبي إلا وسيط وأمين على إيصال هذا الكلام إلى البشر.

وهذا التساؤل نفسه أثير حول التوراة، والإنجيل، والزبور، وصحف إبراهيم كما هو الحال في القرآن الكريم.

نعم هناك بعض يزعم إن المتسالم عليه بل الضرورة تقتضي أن القرآن الكريم هو من إنشاء الله تعالى بخلاف التوراة، والإنجيل، والزبور، والصحف فليس من إنشاء الله تعالى بل هي حقائق ومعان ألقاها الباري تعالى إلى النبي موسى أو عيسى أو إبراهيم أو داود الميها ثم أنشؤوها بكلامهم.

وهذه الدعوى والمقالة مردودة وبعيدة عن الحقيقة، لأنَّ الوصف الجاري في الآيات

القرآنية والروايات أن ألفاظ التوراة، والإنجيل، والزبور، والصحف مع غض النظر عن إن التوراة المتداولة حالياً بين الأيدي أو الإنجيل محرف فهذا بحث آخر مهي من إنشاء الله تعالى وكلامه.

وإن الإنجيل في اللغة هو البشارة الملكوتية، والتوراة هي الشريعة وهي مكتوبة في الألواح النازلة على موسى الله من السهاء.

وهذا نحو من التنزل في الكتب الساوية، وهي تنزل ألفاظ منقوشة، والمهم أن ظاهر الآيات، والروايات أنها من إنشاء الله تعالى، وكلامه، وليس من إنشاء الأنبياء لمية وهذه حقيقة ثابتة بغض النظر عن التحريف في النسخ المتداولة عدا النسخ الموروثة من الأنبياء لمية للا لدى صاحب العصر والزمان.

والحديث يدور تارةً عن القرآن الكريم نفسه، وعن الكتب السهاوية الأخرى نفسها، وتارة أخرى يدور حول مطلق الفيض الإلهي، والوحياني من أن ما يبلغه النبي عَيَالًا هل هو عن الله عَزَّ وَجَلَّ. وَجَلَّ مستقيماً وهذا من أعظم أنواع الوحي ومن أعظم رافد وحياني علمي عن الله عَزَّ وَجَلَّ.

وبكلمة أخرى يقع البحث فيها يتلقاه النبي الله أنه هو أكمل أنواع الوحي مما يمكن أن يتنزل، وتارةً يقع الحديث فيها قد تلقاه النبي الله أنه تنزل بشكل شفاف ولم يتلون بشيء أبداً:

المدخل.....المدخل....

# ﴿ وَبِالْحَقِّ أَنزَلْنَاهُ وَبِالْحَقِّ نَزَلَ ﴾ ١٠٠.

إن المادية والحسية الغربية تغتصب نفسها لتقرأ الوحي والنبوة بعين حسية لا بعين عقلية والحال أن الوحي ليس شيئاً مرئياً بالحواس الظاهرة، بل شأنه وشؤونه شأن الموجودات الكثيرة والحقايق العديدة غير المرئية، وكم هي كثيرة تلك الأمور بل المساحة الأكبر من الحقيقة هي غير مرئية ومن ثم تواصل العلوم مسيرتها الباحثة بلا نهاية ولا انقطاع لإيان كل البشر أن الحقيقة المجهولة لا متناهية، مع أن المجهول اللامتناهي من الحقيقة غير مرئي إلا أن الإيان الراسخ عند الباحثين في كل علم لدى كل جيل بشري متعاقباً بوجوده يدفعهم لطلب معرفته تفصيلاً.

وهذا الإيمان - بغير المرئي غير المحسوس من الحقيقة المجهولة - لا يخمد ولا ينطفئ بل يزداد توقداً وانبعاثاً وفاعليةً كلما إزداد الباحث معرفة، فكأنما أزدياد المعرفة يزيده تنبهاً إلى سعة وواسعية المجهول من الحقايق والحقيقة.

ومع هذا الأشتباه الذي يقع فيه ذوي المنطلق الحسي المادي في قراءة ومعرفة الوحي يلتبس عليهم ذلك ويدعون أنها قراءة عقلية وعقلانية لمقولة الوحي، فيقعون في خلط بين

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: الآية ١٠٥.

الحس والعقل مع أن مقولة العقل هي الأخرى غير محسوسة ولا مرئية بل هي مهيمنة وحاكمة على تنظيم المحسوسات والتدقيق في سلامتها وسلامة نتايجها وكيفية الاستنتاج منها، لاسيها بعد أن تنبه الباحثون في العلوم إلى مئات الأنواع من أخطاء الحس وإدراكاته، وتنبهوا إلى عدم إحاطة الحس بأمور كثيرة لابد من معرفتها وأخذها في الحسبان في البحوث العلمية ومعادلاتها.

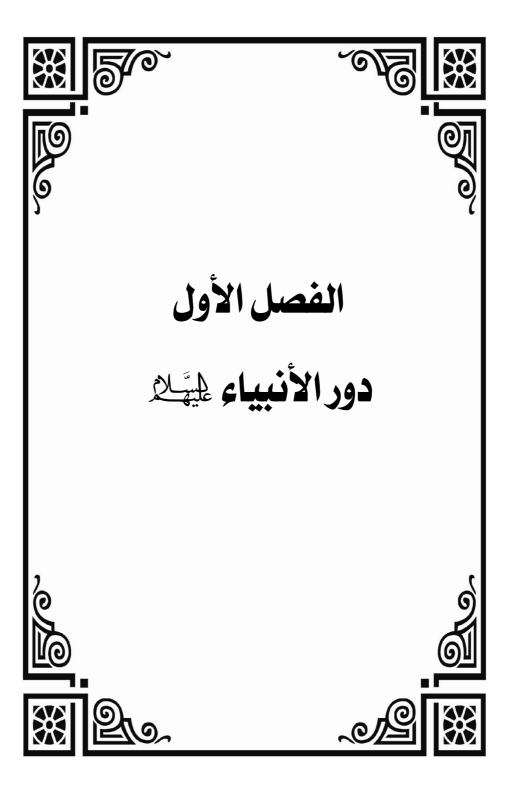
فمع هذا التمييز لا مجال للخلط بين القراءة الحسية لمعرفة الوحي وبين القراءة العقلية العقلية العقلانية لمعرفة الوحي، ومنه يتبين وهم وخلط آخر أرتكبوه من حصر أنواع الوحي في نزول ومجيء جبرئيل إلى النبي على مع أن ذلك واحد من متوسطات أنواع الوحي لا أعاليها ولا حصرياً بها إذ أنواعه لا تقف على عشرات فضلاً عن الآحاد.

كما أن أنواع الوحي تختلف في الأحكام التكوينية ببون شاسع بحسب طبقات الوحي وطبقات الذات الإنسانية النبوية.

وكل هذه التفصيلات عناوين لأقسام وأبواب من البحوث المعرفية.

ثم إن طبيعة خزن المعلومات والعلوم بتوسط الوحي فضلاً عن كون أنواع وطبقات من الوحي ليست بنحو صورة للمعلومات بل بنمط نفس الحقايق والحقيقة لواقعيات الأشياء، كما أن حقايق وحقيقة كل شيء ليست بنمط وجودي واحد ، وقد بين القرآن

الكريم طبقات حقيقة الذات النبوية، تارة بأنه بشر مثلكم، وأخرى (يوحى إلي)، وثالثة ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَاهُ مَلَكًا جَعَلْنَاهُ رَجُلاً وَلَلَبَسْنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُون ﴾، ورابعة ﴿ انظُرْ كَيْفَ ضَرَبُواْ لَكَ الأَمْثَالَ فَضَلُّواْ فَلاَ يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلا ﴾، وخامسة (يس)، و(طه)، وكثير من الحروف المقطعة أوائل السور المردفة بذكر القرآن، وهي مقامات غيبية فوق مقام القرآن، وسادسة ﴿ إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَى ﴾، وسابعة فإن كل القرآن ليس إلا شرحاً للذات النبوية بكل سوره وآياته.



# عصمة الأنبياء في الوحي تلقياً وإبلاغاً

إن عصمة الأنبياء في التبليغ والإبلاغ، هي من المعتقدات الرئيسية عند أغلب المسلمين، ومن هنا نرى ما أثاره الكاردينال جان يوس توان والبابا نفسه حول مسألة الحوار الأدياني حيث طرحوا هذا السؤال: من أنه كيف يمكننا أن نفتح حوار مع المسلمين وهم يعتقدون أن ألفاظ القرآن الكريم هو من كلام الله وهو وحياني، أي ليس من تأليف النبي مَيِّلين، لأن النصارى يعتقدون أن التوراة أو الإنجيل اللذين هما العهد القديم والعهد الجديد هما من إنشاء الأنبياء المَيْ وليس من إنشاء الله تعالى.

فهم لا يعتقدون بعصمة الأنبياء عَلَيْكُ إطلاقاً أي لا في التلقي ولا في التبليغ وغيره، بل يقولون أكثر من ذلك من أن الأنبياء ـ والعياذ بالله ـ يكذبون على الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَلاَ تَشْتَرُواْ بِآيَاتِي ثَمَناً قَلِيلاً ﴾ (١٠).

#### سبب الغموض في معرفة النبوة:

وإن هناك أسباباً متعددة لوقوع أتباع الأديان الأخرى في مقالات مزرية بمقامات الأنبياء، وذلك لسوء فهمهم وأحد تلك الأسباب هي سوء فهمهم لحالات الأنبياء،

(١) سورة البقرة: الآية ٤١.

وشؤونهم، وإنه لا عصمة لهم لا في أفعالهم، ولا في صفاتهم، ولا في معتقداتهم، فضلاً عن التبليغ والإبلاغ، ومنشأ هذا الاشتباه هو التشابه كها هو الحال في المحكم والمتشابه، فالاشتباه هو في إدراك الإنسان نفسه ـ مشتبها وغير متشابه ـ والمهم هناك حالات عند الأنبياء مشتبهة ومتشابهة وتسبب الاشتباه، وهذا الاشتباه ـ الذي سوف نخوض فيه ـ سببه الأصلي هو أن الأنبياء ذوي جنبات متعددة مثل قوله تعالى: ﴿ فَقَالَ اللّهُ الّذِينَ كَفَرُواْ مِن قِوْمِهِ مَا نَرَاكَ إِلاّ بَشَرًا مِّنْلَنَا ﴾ (١)، فبشر يوحى إليه هذه جنبة بشرية وجنبة أخرى مترقية عالية بأنه يستطيع سماع الوحي، والفرق بين هاتين الجنبتين أمر مستعصى على الآخرين، فكيف يمكن التوفيق بينها، ولذلك قالوا: ﴿ فَقَالُوا أَبْشَرٌ يَهْدُونَا فَكَفَرُوا وَتَوَلّوا وَاسْتَغْنَى اللهُ وَاللهُ غَنيٌّ حَمِيد ﴾ (١٠).

لإن الجنبة البشرية عندهم لا يمكن أن تجتمع مع الجنبة الوحيانية الإلهية:

﴿ وَقَالُواْ لَوْلا أُنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكٌ ﴾ "،أو قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَاهُ مَلَكًا جَّعَلْنَاهُ رَجُلاً وَلَكِ اللَّهُ مَلَكًا جَعَلْنَاهُ مَلَكًا جَعَلْنَاهُ رَجُلاً وَلَكَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُونَ ﴾ ".

هذا أحد الأسباب الرئيسية التي أدت باليهود، والنصارى إلى وصف الأنبياء بأوصاف طاعنة في عصمتهم من أنهم يكذبون على الله تعالى وإنهم لا يصدقون في كلامهم بمعنى إنهم غير معصومين مطلقاً.

<sup>(</sup>١) سورة هود: الآية ٢٧.

<sup>(</sup>٢) سورة التغابن: الآية ٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام: الآية ٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام: الآية ٩.

هذا هو التشابه في أحوال الأنبياء لديهم، والسبب الثاني لطعنهم في الأنبياء هو إن ترك الأولى عند الأنبياء ـ كما هو تفسيره لدى منهج أهل البيت الميلا وعلماء الإمامية - فيه ما يوهم مخالفة الأنبياء للأوامر الإلهية، من قبيل: ﴿ وَعَصَى آدَمُ رَبَّهُ فَغَوَى ﴾ (()، ومن قبيل قوله تعالى: ﴿ قَالَ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ ﴾ (()، ومن قبيل قوله تعالى: ﴿ إِنِّ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ ﴾ (()، ومن قبيل قوله تعالى: ﴿ إِنِّ إِنِّهُ عَمَلٌ عَنْرُ صَالِحٍ ﴾ (ا) ومن قبيل قوله تعالى: ﴿ وَذَا النُّونِ إِذ ذَهَبَ مُغَاضِبًا وَظُلُكَ أَن تَكُونَ مِنَ الجُاهِلِين ﴾ وكذلك من قبيل قوله تعالى: ﴿ وَذَا النُّونِ إِذ ذَهبَ مُغَاضِبًا فَظَنَّ أَن لَن نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَى فِي الظُّلُهُ إِن أَن لا إِللهَ إِلا أَنتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ الظَّالِين ﴾ (() في را الموارد العديدة التي ذكرها القرآن الكريم.

فهذه الموارد تعتبر عند النصاري واليهود مخالفاتٍ عصيانية تمردية أو خيانات من الأنبياء إلى برنامج السماء، لأن كل مخالفة عندهم معصية وهي خيانة.

## عصمة الأنبياء وأهل البيت عليهم السلام:

وهناك جملة أخرى من حالات الأنبياء الميالي التي استعصت على اليهود والنصارى بل وتستعصي على جملة من علماء المذاهب الإسلامية الأخرى، وهذا ما نراه جلياً في إحتجاجات الإمام الرضائي في جلسة حوار الأديان والمذاهب التي عقدها المأمون بمشاركة واسعة من علماء الطوائف والأديان، فنلاحظ أن الإمام الرضائي بين عصمة الأنبياء بكمال

<sup>(</sup>١) سورة طه: الآية ١٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة هود: الآية ٤٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء: الآية ٨٧.

الدقة والمتانة والاستدلال والبرهان، بينها علماء المذاهب الأخرى كانوا يصرون على عدم عصمة الأنبياء الميناط الله الله الله المستدلال المستدلال والبرهان، بينها علم المناطقة الأنبياء الميناطقة الأنبياء الميناطقة المناطقة ال

في حين المذهب الوحيد الذي يصر على عصمة الأنبياء المهم هو مذهب أهل البيت المهم فنحن نصف يعقوب، ويوسف، وعيسى، والأسباط، بل جميع الأنبياء نصفهم بالعصمة المطلقة والاستقامة، وهذا تبعاً لمتواتر روايات أهل البيت المهم وتبيانهم لمحكمات تعاليم القرآن، فإن أهل البيت المهم ينزهون أنبياء الأمم السابقة والديانات السماوية الأخرى ويعظمونهم أكثر من علماء تلك الأمم.

وهذا ما أشار إليه السيّد عبد الحسين شرف الدين في كتاباته حتى أفاق بسببها الشيخ شلتوت من نومته، وكثير من علماء النصارى، فلا يوجد مذهب على وجه الأرض يدافع بهذا المستوى والنمط عن عصمة الأنبياء الميّن وهو الذي يحمل راية وحدة الأنبياء الميّن وإن كل الأنبياء بعثوا بدين واحد وهو الإسلام ولكن الاختلاف في تعدد الشرائع، قال تعالى: ﴿ لِكُلِّ الأنبياء بعثوا بدين واحد وهو الإسلام ولكن الاختلاف في تعدد الشرائع، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللهِ الإِسْلامُ ﴾ "، فهناك فرقٌ بين دائرة الدين ودائرة الشرائع ودائرة المنهاج ودائرة الملة.

فوصف الأنبياء بالعصمة، والسداد، والصدق، والأمانة لا تجده بشكل كامل عند غير مذهب أهل البيت المهملة على مناك بعض علماء المذاهب الإسلامية الأُخرى ربما يقولون

<sup>(</sup>١) الاحتجاج، المجلد ٢، ١٥٨.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: الآية ٤٨.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران: الآية ١٩.

بإمكانية عدم العصمة حتى في التبليغ، وقد أستدلوا على ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلاَ نَبِيٍّ إِلاَّ إِذَا تَمَنَّى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أُمْنِيَّتِهِ فَيَنسَخُ اللهُ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ ثُمَّ قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلاَ نَبِيٍّ إِلاَّ إِذَا تَمَنَّى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أُمْنِيَّتِهِ فَيَنسَخُ اللهُ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ ثُمَّ يَكِمُ اللهُ آيَاتِهِ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيم ﴾ ١٠٠.

وزعموا أن معنى الآية أن هناك احتمال إمكانية للشيطان في التأثير على النبي على المتاخرون مرحلة ما يتلقاه من السماء، وإن كان المتأخرون المعاصرون منهم الآن يرفضون ذلك ولكن المتقدمين منهم يشيرون إلى ذلك مع أن القرآن ينفي ذلك بشكل قاطع: ﴿ وما تنزلت به الشياطين وَمَا يَنبَغِي هُمْ وَمَا يَسْتَطِيعُون \* إِنَّهُمْ عَنِ السَّمْعِ لَكُنْ وَلُون ﴾ ".

## تشييد أهل البيت لأركان الدين:

يقول الميرزا النائيني: هناك جملة من المباني الراسخة الشامخة والقواعد الإعتقادية التي لم يبنها في الإسلام إلا أهل البيت الميقيل، مثل نفي الجبر والتفويض، ونفي التجسيم، وكذلك عصمة الأنبياء الميقيل حيث أن أهل البيت الميقيل تشددوا في مثل هذه الأمور الإعتقادية بخلاف غيرهم من المذاهب الإسلامية.

### العصمة وعموم المسؤولية:

بلُ حتّى العرفاء والصوفية لم يستطيعوا أن يعوا ويهضموا الحكمة وراء إصرار أهل البيت الميني على عصمة الأنبياء الميني في كل شيء.

<sup>(</sup>١) سورة الحج: الآيي٥٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء: الآية ٢١٠-٢١٢.

فلو نظرنا إلى أصول الدين من التوحيد والنبوة والإمامة والمعاد نرى إنها مقترنة بعضها ببعض، وهي تعتبر مسؤولية التكليف، فإن أصل النبوة، والإمامة، والمعاد هي أبواب ومظاهر للتوحيد: ﴿ يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ (()، فلقاء الأمم به تعالى يحصل بوافد رائد هو الإمام.

فنرى كلها تصب في تحميل الإنسان مسؤولية التكليف، وإذا قال قائل أنا موحد، نعم أنت موحد ولكنك لم تعتقد بعصمة الأنبياء الميلا وبالتالي سوف تفتح المجال والباب لعدم المسؤولية لأنك لا تعتقد بالحجة البالغة الواصلة للعباد وبالتالي البعد عن الدين.

### النبي صلى الله عليه وآله وسلم بين العصمة والاجتهاد:

ولهذا نجد أن بعض الصحابة لعدم اعترافهم بعصمة النبي الله كانوا يعترضون عليه في بعض الأمور كما سيتضح في جملة من موارد القرآن الكريم، ولهذا نرى في كتب الفقه من المذاهب الأخرى يرون الاجتهاد على النبي الله جائز، حيث يذهبون في علم الكلام وأصول الفقه أن النبي الله يستنج إلا أن الكثير منهم يقول ولكن الله يسدده.

ويستدلون على أن الأنبياء المَهِ اللهُ يجتهدون، ويستنتجون، ويخطأون من بعض الآيات القرآنية مثل قوله تعالى: ﴿ يَا إِبْرَاهِيمُ أَعْرِضْ عَنْ هَذَا إِنَّهُ قَدْ جَاء أَمْرُ رَبِّكَ ﴾ ٣٠.

وغير ذلك من موارد العتاب التي يفسرها مذهب الإمامية بترك الأولى، في حين البعض يفسرونها بالإجتهاد الخاطئ للأنبياء ولكن الله سددهم فيها.

إن هذه النظرة سببها عدم فهم حقيقة النبوة، وهكذا مقولة بعض الصحابة في رزية

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء الآية ٧١.

<sup>(</sup>٢) سورة هود: الآية ٧٦.

#### عصمة الأنبياء في الوحي تلقيا وإبلاغا.....

يوم الخميس عندما طلب النبي عَنالي دواة وقلم، قال: إن النبي ليهجر.

فقد روي عن أبن عباس: أشتد برسول الله عَيَّالَة وجعه يوم الخميس، فقال: «أثتوني بكتاب أكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده أبداً» فتنازعوا ولا ينبغي عند نبي تنازع، فقالوا هجر رسول الله (٠٠٠. وفي بعضها: «إنَّ النبي يهجر».

وعن أبن عباس قال: لما حضر رسول الله يَئِلَة وفي البيت رجال فقال النبي يَئِلَة هلموا أكتب لكم كتاباً لا تضلوا بعده فقال بعضهم أن رسول الله يَئِلَة قد غلبه الوجع وعندكم القرآن حسبنا كتاب الله فأختلف أهل البيت واختصموا فمنهم من يقول قربوا يكتب لكم كتاباً لا تضلوا بعده ومنهم من يقول غير ذلك فلما أكثروا اللغو والاختلاف قال رسول الله يَئِلَة قوموا".

ومن خلال هذه الرواية يتضح أن الحاضرين عند النبي الله انقسموا إلى فريقين، فريق منهم يرد على القائل.

وإن قائل هذه العبارة ـ حسبنا كتاب الله ـ بغض النظر عن الدواعي السياسية والاجتهاعية الأخرى تنطوي في مخيلته، واعتقاده، أنه هو والبقية أعرف وأفهم بكتاب الله من النبي عَيَالَة، هذا على أقل تقدير في مفاد ومعنى هذه العبارة من هذا المتكلم.

## القيم معلم إلهي للقرآن:

ويعترض على مدرسة أهل البيت المُهَا تقول أنّ القرآن يحتاج إلى قيم، وإنَّما تقول يحتاج إلى قيم، وإنَّما تقول يحتاج إلى قيم على تعليم البشر وفهم ما في القرآن، ويوجد في ذلك عدة آيات تشير إلى هذا المعنى،

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ج٤: ٣١.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ج٥ :١٣٨.

من قبيل قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتَبْيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُون ﴾ ". ويتلو أي وكذلك قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الأُمِّيِّنَ رَسُولاً مِّنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ ﴾ ". ويتلو أي يُللّغ : ﴿ ويزكيهم ويعلمهم الكتاب ﴾ " ويعلمهم يغاير يتلو آياته: ﴿ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن يَبْلُغ : ﴿ ويزكيهم ويعلمهم الكتاب ﴾ " ويعلمهم يغاير يتلو آياته: ﴿ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلاَلٍ مُّبِين ﴾ "، والحكمة هنا بتهام أطرافها.

و ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَّ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْم ﴾ .

و ﴿ إِنَّهُ لَقُرْ آنٌ كَرِيم \* فِي كِتَابِ مَّكْنُون \* لاَّ يَمَسُّهُ إِلاَّ الْمُطَهَّرُون ﴾ .

و ﴿ بَلْ هُوَ آيَاتٌ بَيَّنَاتٌ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ ﴾ .

و ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُنْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾.

## القرآن والحكمة: منهج المعرفة:

هذا نظير ما يقال أن العقل البشري هو المنبع الوحيد للحكمة النظرية فلا يوجد دور لحجية العلوم النقلية في الحكمة النظرية والعملية، وهي مقولة (حسبنا العقل) ولا نحتاج إلى الحكمة من قبل النبي عَلَيْهُ، فإذا كان الحال هو (حسبنا العقل) في الفلسفة أو في الحكمة النظرية والعملية، فلهاذا يقررون في تعريف الفلسفة، والحكمة البشرية أنها فهم الحقيقة والواقع على قدر وطاقة

<sup>(</sup>١) سورة النحل: الآية ٤٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الجمعة: الآية ٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الجمعة: الآية ٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الجمعة: الآية ٢.

القدرة البشرية وهل الحقيقة والواقعية تتضيق بقدر ودائرة الطاقة البشرية أم أن الحقيقة والواقعية أوسع من ذلك بها لا يتناهى والبشرية على هذا مضطرة إلى هداية السهاء في معرفة الحقيقة الواقعية، وعندما نقرر ضرورة الاضطرار إلى هداية السهاء لا يعني ذلك عدم ضرورة فهم العقل لكن ضرورته لا تعني انفراده ولا استغناؤه عن الوحي.

كلا وإنها الكلام هو في المنهج الأمثل من البحث العقلي الذي لا بد منه، في مقابل البحث العقلي المنغلق على القدرة البشرية وهو أن نقول حسبنا عقولنا وليس للبحث النقلي أي دور.

ولماذا نستعرض كلمات العلماء والحكماء الأوائل والأواخر عند البحث، هل للتعبد أم لتوسعة الأفق. وهل الأفق لا يتسع لو استعرضنا الآيات القرآنية كأحد الأقوال، وكذلك أحد الأقوال هي الرواية التي تنسب إلى الإمام الصادق المله كهذه الروايات التي تنسب إلى أرسطو أو إلى أفلاطون أو إلى هيكل أو ديكارت أو كانتْ وغيرهم مع فارق كبير أن هؤلاء بشر بقدرات محدودة بخلاف ما ينسب إلى الوحي فانه أفق لامحدود وان لم يكن التعاطي معه تصديقي بل تصوري محض.

فلا تنظر إلى من تنسب ولكن أنظر إلى مادة البحث. فلهاذا هناك عناية بمقولة ومقولات الشرق والغرب أكثر من غيرهم، وليس المنهج أن تلك المقولات لا تفيد بل توصية الكتاب هي الانفتاح على الجميع: ﴿ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴾ (١٠) وليس لدينا حبس على قول دون قول ولكن لماذا لا نسمع قائل يسمى الباري تعالى في القرآن

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: الآية ١٨.

الكريم، وهذا قد يكون تصوراً لا تصديقاً أي لا تأخذه مأخذ التصديق من دون معرفة دلائله البرهانية، ما المانع في ذلك؟ ولماذا نرمى بالخطأ العلمي لو ذكرنا آية في بعدها التصوري المؤدي إلى التصديق البرهاني في الإستدلال العقلي ؟.

وإذا كان الفحص في كلمات الفلاسفة من الاشراقيين والمشاء واليونان أو السفسطائيين ليس لأجل التعبد بأقوالهم بل لأجل توسعة أفق التصور كما هو الحال في استعراض كلمات العلماء والحكماء البشريين الأوائل والأواخر سواءاً الكلمات المنسوبة إلى أرسطو أو إلى أفلاطون أو إلى هيكل من فلاسفة الغرب أو ديكارت أو غيرهم بل لا ينظر إلى النسبة ومدى درجة صحتها بقدر ما ينظر إلى المادة العلمية المتضمنة في الكلام نفسه فالبحث ينصب في تصور المعطية نفسها وإمكان استخراج دلائل تصديقية منه، فإذا كان الحال كذلك في كلمات هؤلاء البشر بهذا المنهج وبهذا اللحاظ فكذلك الفحص في آيات القرآن والروايات المنسوبة إلى النبي مَنِيلَةً والأئمة من أهل البيت لمينًا للذا يبتعد الباحث العقلي في المسائل المعرفية عن الفحص في المصادر النقلية لأجل الوقوف على أفاق تصورية وللتنبه لدلائل تصديقية مطوية في تلك التصورات، بغض النظر عن درجة صحة نسبة الرواية إلى أحد المعصومين للهِّك، و لماذا هذا الانحسار عن البحث في معطيات المصادر النقلية لاسيها وأن الأبواب والمباحث المذكورة في القرآن والحديث في مسائل الحقيقة والواقعية لم تأت في تصور الجهد البشري في الفلسفة، ونذكرها لا لأنها آية يصدق بها على إجمالها وإبهام معناها، بل للإستدلال العلمي بالمضمون الذي فيها، أو رواية ولو كانت ضعيفة السند على الأقل على حد كونها أحد التصورات أو أحد الاعتراضات في موضوع ما، فما هو المانع من ذلك لاسيما أن في البحث العقلي إذا أتي بالتصور أو الإحتال بطل الإستدلال، فالإحتالات ذات أهمية بالغة فيكون الفحص في الأدلة النقلية في بعدها العقلي لا أقل لإثراء الإحتمال لنفس الإحتمال الذي هو ذو خطورة في المنهج العقلي.

فهذه المقولة (حسبنا العقل البشري) يعني أن عقلنا يمكن أن يحصي كل صغيرة وكبيرة بنفسه من دون حاجة إلى مدد الوحي السهاوي، كيف يمكن صياغته كمنهج علمي؟ وذلك لا يعني أن العقل يشطب أو ينبذ وهذا إفراط، في مقابل الإفراط القائل حسبنا العقل، ولو كان العقل يكتفي به فلهاذا (المشاء) أو (الإشراق) أو (المتعالية) يكتبون في تعريف الحكمة والفلسفة (معرفة الحقيقة والواقع على قدر وسع القدرة البشرية).

فهل الحقيقة تقيد بالطاقة البشرية، وإذا كان كذلك فإن هذا يدلل على أن البشر بأنفسهم لا يستطيعون أن يبلغوا كل الحقيقة بطاقتهم وإلا هذا القيد ما دوره؟

والى هذه الحاجة البشرية يشير قوله تعالى: ﴿ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ ﴾، أن البشر يعتاج إلى الأنبياء والوحي في تعلم الحكمة سواء أنظرياً أو عملياً. وليس هذا إقصاءاً للعقل، فالعقل لا يقصى، فإن مدارية حجية العقل ومركزيتها في الفهم وكمتعلم، لا تتصادم مع حجية القرآن والعترة كمعلم ومنبه ومذكر بالحقيقة والواقعية الحقة المنسية في فطرة العقل، والحجية للوحي كمعلم هي حجية العلم والقطع فوق الحجية التعبدية للظن.

﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّنَ رَسُولاً مِّنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ ﴾ والآية تشير إلى أننا نحن البشر لا نستطيع أن نزكي أنفسنا بإنفرادنا من دون برامج ورعاية وحيانية من النبي يَئِيلاً وسننه بل ولا من دون خلفائه من الأئمة لَهَا ، وأن المرشد البشري أو أستاذ السير والسلوك لوحده لايمكنه تربية البشر بدرجة كاملة ولا تزكية

الإنسان سواء على صعيد التنظير للتزكية أو على صعيد التطبيق والعمل التربوي وإلى هذا يشير قوله على المعثقة إنها بعثت الأتمم مكارم الأخلاق، وكهال التزكية هي في الأصل من سنن النبي على الخديث: إنها العلم ثلاثة: آية محكمة، أو فريضة عادلة، أو سنة قائمة وما خلاهن فهو فضل "" ومفاده يبين أن العلم الذي يفتقر إليه البشر الا يختص بالمعارف حول الحقيقة والواقعية في الرؤية الكونية بل يشمل برامج ونظام التربية الروحية ونظام التقنين والقوانين الإجتماعية والأسرية.

فالفريضة العادلة هي إشارة إلى فقه الفروع، والسنة القائمة إشارة إلى تهذيب النفس والأخلاق، والآية المحكمة تعني العقيدة، فهذه خنادق ثلاث إذا أحكمها العالم بالتعلم من مواد الوحي وبفهم العقل لن يقع أسير الجهل والجهالة وسوف يتمكن من حماية الصواب ويرعى حمى الدين.

فتبين أن مقام وشأن النبي عَنَا للله ليس هو الإبلاغ فقط (يتلو) بل معلم (يبين) و (يعلم) ومربي (يزكي)، وهذا ما أشارت إليه آيات عديدة من الكتاب الكريم كقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ إِلاَّ لِتُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي اخْتَلَفُواْ فِيهِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِّقُوْم يُؤْمِنُون ﴾ ".

وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَعْجَلْ بِالْقُرْآنِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُهُ ﴾ ﴿ وقوله تعالى: ﴿ لاَ ثُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ﴾ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَه ﴾ فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَه ﴾ ثُمَّ إِنَّ

<sup>(</sup>١) الكافي، ج١ ، ٥٣٨.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: الآية ٦٤.

<sup>(</sup>٣) سورة طه: الآية ١١٤.

عصمة الأنبياء في الوحي تلقيا وإبلاغا.......

عَلَيْنَا بَيَانَه ﴾ ''.

وقوله تعالى: ﴿ أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئْبَ مِنْهُ ءَايَكُ مُحَكَّ مُنَّا أُمُّ ٱلْكِئْبِ وَأُخْرِمُتَشَابِهَكُ ﴾ ".

وجملة من العامة يذهبون إلى أن الأنبياء المهلل يجتهدون ولا يصلون إلى الحقيقة إلا عبر إعال الفكر سواء أكان إجتهاداً بصورة قطعية أو إجتهاداً بصورة ظنية.

وهذا المعنى ينطوي على أن الوحي النازل إليهم هو مجرد أصوات أو ألفاظ أو معاني، وربها في زعم هؤلاء في أحسن أحوال النبي والأنبياء أنهم مسجل للصوت قوي في الحفظ إن لم يكن مسجل حسي مادي أو جهاز مسجل ملكوتي له قدرة برزخية وهذا هو غاية مقام النبي، وهذا ما سيأتي الحديث عنه إن شاء الله عند التعرض لتعريف النبوة في كلام المتكلمين.

بل توجد هذه المقالة لدى عدة من متكلمي الخاصة، ولا يهم التعرض إلى من قال بل التركيّز على تحرير نفس المقالة لأنه بحث علمي فهو (ما قيل لا من قال).

ويزعمون أن النبي عنده استنباط: ﴿ اللَّذِينَ يَسْتَنبِطُونَهُ ﴾ "، والأستنباط معنى عام وخاص ومطلق ومقيد وهذا هو الإستنتاج ومعناه الإجتهاد، والإجتهاد القطعي صورته قطعية وواقعه ظني فقد يخطأ وقد يصيب، نعم هناك فرق بين هذه المقالة وهي أن نقول أن طريق الأنبياء للوصول بالنتائج والحقائق عبر الإستنتاج وإعمال الفكر وبين أن نقول أن النبي عليه الواقع ولا يرى الواقع من وراء حجاب الفكر وحجاب المعاني بل هو محيط بالواقع أيضا يُعلم كيف يوصل الآخرين من خلال أداة الفكر إلى النتائج وهذا

<sup>(</sup>١) سورة القيامة: الآية ١٦ ـ ١٩.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: الآية ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: آية ٨٣.

٣٠.....مقامات النبي عليه والنبوة

بحث آخر وطرح آخر.

بل إن العرفاء لهم مثل هذه النظرة تجاه الأنبياء الميها كذلك من أدواة العلم لديهم فكما أن أدواة العلم لديهم هي الفكر والنظر فالأنبياء الميها كذلك من أدواة العلم لديهم الرياضة القلبية فكما أن المرتاض يرتاض كي يصل إلى إنفتاح قلبه كذلك الأنبياء الميها مثل الكاهن يرتاض فينفتح قلبه فيصل إلى بعض المشاهدات العيانية أو المكاشفات في الخواطر والفكر هم عندهم النبوة هكذا كالرياضة ومن خلالها يصل إلى بعض المشاهدات أو إلى بعض المكاشفات وهلم جراً.

ولا ريب أن هذه النظرية قاصرة عن تصوير حقيقة القرآن الكريم وعن حقيقة تأدية الوحى الرباني الإلهي إلى سائر البشر.

وهل أمانة الأنبياء المهم أو وصدقهم تقتصر في أنهم حافظة صوتية لما يلقى إليهم أو وعاء خواطر ومعان فقط ثم ينزلون به إلى البشر فيبلغوهم من دون تصرف، وهذا التلقي من الأوعية الصوتية ليس بإمكان بقية البشر، وإنها أختص وأمتاز الأنبياء المهم في ذلك عن غيرهم من البشر لأن عندهم الإمكانية في تلقي الكلام الصوتي الإلهي والوحي الإلهي من طبقة المعاني والخواطر، من المراتب العالية جداً إلى المراتب الدانية.

﴿ وَتَعِيَهَا أُذُنُ وَاعِيَة ﴾ (() فتعيها هي وعاء تستقبل ما يتلقى من الكلام الصوتي الإلهي ثم يتنزل به ويؤديه إلى الآخرين. وهذا الوعاء يوضع فيه شيء ليس إلا، ويملأ فيه شيء ثم يؤدى إلى الآخرين. وهذا تفسير المتكلمين والمدارس الإسلامية الأخرى، عن صدق وأمانة الأنبياء المينا وفي

(١) سورة الحاقة: الآية ١٢.

مقابل ذلك تفسير مرّ بنا للعرفاء والصوفية مشابه من أن الأنبياء الميني يرتاضون فيشاهدون ويفسرون الوحي والكلام الإلهي بتلقي النبي يَنَاقَ أو الأنبياء الميني ثم بعد ذلك ينزلونه إلى المراتب النازلة وعند ذلك سوف يتلون وينصبغ بالنفس النبوية بمعنى أنه يتأثر بذلك فبالتالي ما ينزل هو بالحقيقة متولد من نفوس الأنبياء الميني وما يؤدى من الأنبياء الميني بأنه من فعل الأنبياء الميني وأنه من نتاجهم وامتزاج الوحي بتلاوين ذواتهم، في حين نرى القرآن الكريم يجعل تعليم الكتاب كله والحكمة من مسؤولية ووظائف سيد الأنبياء، فكيف يكون المعلم مع المتعلم سيان هذا مما لا يمكن.

#### أوصاف القرآن اللامحدودة بحد وغير المقدرة بقدر:

١ . ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَّ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ﴾ (() فالتأويل هو أيضاً من مدارج ومن أجزاء أو أقسام القرآن الكريم، فكما توصف ألفاظ المصحف الشريف بأنه تنزيل فكذلك هناك في القرآن معاني توصف بأنها تأويل للقرآن، ثم أنه هناك بعض الأوصاف العظيمة للقرآن الكريم وتلك الأقوال التي مرت في تفسير الوحي لا تستطيع تصوير هذه الأوصاف للقرآن.

٢ـ مثل وصف القرآن باللامتناهي: ﴿ قُل لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِّكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ
 قَبْلَ أَن تَنفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي ﴾ ٣٠.

فالذي يصور القرآن أنه مجرد هذه الألفاظ أو العلوم في القرآن أو معاني القرآن اللآمتناهية ولو

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف: الآية ١٠٩.

كان القرآن مجرد أصوات وألفاظ تحفظ في وعاء علوي يتنزل ويوصله النبي عَلَيْكَ إلى بقية البشر فأين إذن الشيء اللامتناهي:

﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي الأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلاَمٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِن بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِهَاتُ اللهِ ﴾ "فلا يستقيم تفسير الوحي بمجرد سماع أصوات أو أدراك معاني في قوة الفكر فإن هذا التصوير لايقرر اللاتناهي.

٣ ـ ووصف آخر يوصف به القرآن الكريم بأنه حبل ممدود طرف منه عند الناس وطرف عند الله عَزَّ وَجَلَّ، فعن أبي سعيد الخدري أنه قال: «قال رسول الله عَنَّ إني تارك فيكم الثقلين أحدهما أكبر من الآخر: كتاب الله حبل ممدود من السهاء إلى الأرض طرف منه عند الله، وطرف منه في أيديكم، فأستمسكوا به، وعترتي» (٢)(٣).

وفي رواية أخرى عن رسول الله عَلَيْهَ: «قد خلّفت فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا كتاب الله وعترقي أهل بيتي، وهما الثقلان: كتاب الله الثقل الأكبر حبل ممدود من السهاء إلى الأرض سبب بأيديكم وسبب بيد الله عَزَّ وَجَلَّ، وإنهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض، فلا

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: الآية ٢٧.

<sup>(</sup>٢) شرح الأخبار للقاضي النعمان المغربي ج٢: ٧٩٩، ح: ٨٤١، الغيبة للنعماني: ٣٧، مجمع الزوائد للهيثمي ج٩: ١٦٣، سنن الترمذي ج٥: ٣٢٩، باب مناقب أهل بيت النبي يَنَيِّهُ، المصنف لأبن أبي شبية الكوفي ج٧: ١٧٦، مسند أبي يعلي الموصلي ج٢٩٨:٢٩٨.

<sup>(</sup>٣)وأسند الزنخشري إلى النبي على: فاطمة مهجة قلبي وأبناها ثمرة فؤادي وبعلها نور بصري، والأئمة من ولدها أمناء ربي، حبل ممدود بينه وبين خلقه من أعتصم به نجى ومن تخلف عنه هوى، الصراط المستقيم لعلي بن يونس العاملي ج٢: ٣٢، البحار ج٤٧: ١٨٧، صلة الرحم وقصة ملكين من بني أسر ائيل.

عصمة الأنبياء في الوحى تلقيا وإبلاغا.....

تقدموهم فتمرقوا و لا تأخذوا من غيرهم فتعطبوا، و لا تعلموهم فإنهم أعلم منكم»٠٠٠.

فوصفه بأنه حقيقة ممتدة من عند الله تعالى في غيوب الغيب متصلة تنزلاً إلى الأرض، فكيف ينسجم هذا الوصف لحقيقة القرآن مع دعوى كونه مجرد ألفاظ صوتية أو معاني ومفاهيم في الفكر والخواطر.

ومن خلال هذا يتضح أن القرآن الكريم حقيقة عينية ذات مدارج تكوينية في العوالم، مدارجها العلوية الملكوتية عند الحضرة الإلهية، فالطرف الذي عند الله عَزَّ وَجَلَّ يعني فوق البرزخ وفوق الملكوت عند الله، وإذا كانت حقيقة القرآن بهذا النمط فلابد أن يتصور ويفسر الوحي بنمط يتلائم مع حقيقة القرآن ولا يقتصر على كونه سهاعاً ملكوتياً لأصوات أو مكاشفة معاني أو مشاهدة قلبية.

٤ ـ ومن أوصاف القرآن الكريم ما ورد في الكتاب الكريم: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُو وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ يَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ مُبِين ﴾ ".
 الأَرْضِ وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ يَابِسٍ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُبِين ﴾ ".

فأحد منازل القرآن الكريم ومقاماته هو الكتاب المبين، وفيه كل شيء مستطر، وقد وردت كلمة (الكتاب المبين) في عدة آيات:

منها: ﴿ وَمَا يَعْزُبُ عَن رَّبِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الأَرْضِ وَلاَ فِي السَّمَاء وَلاَ أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلا أَكْبَرَ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُّبِين ﴾ ٣٠. ما يعزب عن ربك من مثقال ذرة في الأرض ولا في

<sup>(</sup>١) البحار ج٣: ٦٥، باب (١٨) في ذكر ما كان من حيرة الناس...

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام: الآية ٥٩.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس: الآية ٦١.

السماء، السماء الأولى، أو الثانية أو الثالثة أو الفضاء ولا أصغر من ذلك ولا أكبر إلا في كتاب مبين.

أما الآية الأخرى في قوله تعالى: ﴿ وَمَا مِن دَاَبَّةٍ فِي الأَرْضِ إِلاَّ عَلَى اللهِ وِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي كِتَابٍ مُّبِين ﴾ ''. فكل دابة رزقها وتقديرها وحياتها وبرنامجها الكوني كل ذلك في كتاب مبين.

ومنها: قوله تعالى: ﴿ وَمَا مِنْ غَائِيَةٍ فِي السَّمَاء وَالأَرْضِ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُّبِين ﴾ ٣، أي كل غائبة مستقىلىة طبعاً.

ومنها: قوله تعالى: ﴿ حم \* وَالْكِتَابِ النَّمْبِينِ \* إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَارَكَةٍ ﴾ ٣٠.

ومنها: قوله تعالى: ﴿ الرِ تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ المِّين ﴾ ".

ومنها: قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْمُبِينِ ﴾ ٥٠.

إذن القرآن الكريم يستوعب عوالم متعددة لا أنه يستوعب مجرد عالم الدنيا، بل له تلك السعة المترامية التي ليس من شأن قدرة المخلوق بحيث كل ما في عالم الأرض وعوالم الخلقة من الذرة إلى المجرة، ماضيها ومستقبلها.

فالقرآن الكريم يهيمن على كل العوالم من عالم الخلقة السفلي إلى عالم النور وما بينهما

<sup>(</sup>١) سورة هود: الآية ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة النمل: الآية ٧٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الدخان: الآية ١ ـ٣.

<sup>(</sup>٤) سورة يوسف: الآية ١٠.

<sup>(</sup>٥) سورة يوسف: الآية ١ ـ ٢.

من عوالم كعالم الأرواح وعالم الأبدان وعالم البرزخ، بل حتى عالم الآخرة لأنه يعلم مستقر كل دابة هل تستقر في الجنان أو في النيران أو في أي مكان، فالقرآن الكريم محيط بكل تلك العوالم: ﴿ أَوْ مُعَذِّبُوهَا عَذَابًا شَدِيدًا كَانَ ذَلِك فِي الْكِتَابِ مَسْطُورًا ﴾ فلا يقتصر على عالم الدنيا فقط.

وهذه من سهات أوصفات القرآن الكريم، التي خفيت على من يتخيل أن القرآن متلون بالتاريخ، وممتزج ببيئة زمانية، واجتهاعية خاصة بالجزيرة العربية، بل ليس في قدرة هذا التخيل والقول تصوير وإستيعاب القرآن للنشأة الأرضية، مع أن القرآن له نشئآت وعوالم إلى ما شاء الله، كل هذه النشئات يحيط بها القرآن الكريم. وأين هذا الشأن من التصوير الأول للوحي بأنه مجرد أصوات أو معاني أو إمتزاج مع الطبيعة النفسانية لذات النبي على التصوير الأول للوحي لم يكن إلا لقلقة لسان، وأصوات، وألفاظ أو معاني فكرية في الخاطر أو أحوال نفسانية من المشاهدات.

٥ ـ ومن أوصاف ومنازل ومقامات القرآن الكريم هو أم الكتاب كها في قوله تعالى: ﴿ يَمْحُو اللهُ مَا يَشَاء وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ الْكِتَابِ ﴾ ". وبإعتراف جل المفسرين لا كلهم أن أم الكتاب هي أصل القرآن، فمثل الطبري يقول في تفسيره أن أم الكتاب هي أصل القرآن الكريم، حيث يقول هي أصل الكتاب".

بل إن أصل القرآن هو فوق أم الكتاب كما في روايات أهل البيت المَهَالا ، فكل قضاء وقدر

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: الآية ٥٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد: الآية ٣٩.

<sup>(</sup>٣) جامع البيان ج٣: ٢٣١.

مستطر في أحد منازل القرآن الكريم، فكيف ينسجم هذا مع كون القرآن مجرد أصوات تسمع وتوضع في وعاء وعلبة حافظة تنزل على البشر، والصوفية والعرفاء وإن حاولوا أن يبينوا أن الأنبياء المهابع يحيطون أو يستوعبون ما يوحى إليهم وأنهم يتكاملون بها يوحى إليهم ويتحدون وجودياً بها يوحى إليهم، إلا أنهم لم يتمكنوا من تصوير سلامة ـ وهو ما يعبر عنه بالصدق والأمانة ـ وشفافية الوحي من التلون والامتزاج بقناة الوحي وهي النبوة، كها لم يصوروا الإحاطة التامة من النبي سلامة على النبوة، كها لم يصوروا الإحاطة التامة من النبي النبوة على النبوة الم الله الم المها التامة من النبي الما المالية الم المالية المال

#### نشوء الفرق الصوفية:

فإن هذه الفرق نشأت في القرن الثالث أو الرابع وما بعده من إمتداد الفرق الباطنية الشيعية، فإن كل الفرق الصوفية حتى الفرقة الوحيدة منها التي تدعي أنها متصلة بأبي بكر بخلاف جميع فرقها فإنها تزعم الاتصال بأئمة أهل البيت الميها هي ناشئة من الفرق الباطنية الشيعية، ومن ثم فإن إصطلاحاتهم وقواعدهم وتأويلاتهم كلها مأخوذة من الفرق الباطنية الشيعية، وقد اعترفت عدة من الكتب في مناهج الملل والنحل بذلك.

والمهم أن الصوفية أرادوا في أصولهم أن يصوروا أن النبي الله يتكامل ويفيض على الآخرين بها يوحى إليه بدرجة لا يحيط بها غيره، يعني لا يحيط بها غيره من الأفراد النازلين، وهذه جهة إيجابية في تفسيرهم للوحي النبوي من أن الأنبياء المهم يعلمون ويعرفون بها يوحى إليهم وهذه الجهة الإيجابية مفقودة في القول الأول.

#### نظريتا المتكلمين والعرفاء في الوحى:

يتضح من خلال ما مَرّ أن هناك نظريتين:

النظرية الأولى: وهي أن الرسل (صلوات الله عليهم) في جانب أمانتهم وصدقهم

هم وعاء حافظ لما ينقل إليهم من الوحي صوتا ومعنى ويحفظون ما يلقى إليهم من درجات العوالم العالية وينزلون بما يوحى إليهم إلى عموم البشر.

وهذا القول كما مر فيه نقطة إيجابية وفية نقاط سلبية، أما الإيجابية فهي المحافظة على الصدق والأمانة من الأنبياء الله لما يتلقونه من الوحى إلى سائر البشر.

وأما النقاط السلبية أنها تجعل الأنبياء هلي وعاءاً صوتياً ناقلاً أو قناةً وسيطة لتلقى الوحى الصوتي وتأديته إلى عموم البشر من دون أن يكون هناك تصوير لبقية أنواع الوحي مما هو ليس بصوت ولا مجرد معان ولا تصوير لوعى الأنبياء الله وإحاطتهم معرفة بعموم وعمق ما يوحي إليهم وعمقه ولاتناهيه، ولا سيما في شأن سيد الرسليَّ وإحاطته بالقرآن الموصوف باللاتناهي الأوصاف التي ذكرها كتاب الله من: ﴿ وَلَوْ أَنَّهَا فِي الأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلاَمٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِن بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرِ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ الله ﴾ أو: ﴿ قُل لَّوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِّكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَن تَنفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي ﴾، وغير هذه من الأوصاف اللامحدودة التي ذكرها القرآن الكريم التي تبين أن بحور معرفة القرآن الكريم وعلومه لا تتناهى، فإذا كان القرآن الكريم بهذا الوصف فكيف يتلائم تصوير تأدية هذا القرآن العظيم إلى البشر وتحمل سيد الأنبياء بمجرد كونه وعاء صوتي وحافظ لمقدار محدود من معاني القرآن، بل ربما يعبر بعضهم أن الأذن البرزخية أو الأذن الملكوتية للنبي الله تسمع وتتلقى ما لا يسمعه كثير من البشر ثم بشرف وعاء تلك الذات الشريفة يتم نقل ما تتلقاه وتعيه إلى سائر البشر، وكيف يمكن تصوير ذلك إذا كانت طبيعة القرآن الكريم طبيعة غير نافدة يعني لا تنفد ولا تحد ولا تنضب، وإذا كان القرآن الكريم حبلا ممدودا من عند الله وطرف منه عنده عَزَّ وَجَلَّ والطرف

الآخر عند الناس فكيف يمكن تصويره بأنه مجرد أصوات يعيها الوعاء الحافظ النبوي ويتنزل بها ويؤديها إلى البشر، فلا ريب أن هذه النظرية قاصرة عن تصوير حقيقة الوحي بالقرآن الكريم وعن حقيقة تأدية الوحي الرباني إلى سائر البشر.

النظرية الثانية: وهي نظرية العرفاء أو الصوفية من أن الوعاء النبوي يتكامل ويتحد بحقائق ما يوحى إليه ثم ينتج عن ذلك التكامل تأدية النبي الله أو الأنبياء المهالية بها تكاملوا به ووصل إليهم إلى بقية البشر.

وهذه النظرية وإن كان فيها إلى حدٍ ما تصوير معرفة الأنبياء الله ومعرفة سيد الرسل على السلبيات في النظرية الرسل على السلبيات في النظرية السابقة، ولكن تقع في سلبيات حاولت النظرية الأولى تفاديها.

## الفرق بين النظريتين:

إن النظرية الثانية لم تستطع أن تصور لنا كيف يمكن مراعاة بقاء الوحي وما يوحى سالما عن التغيير والتبديل وهو ما يعبر عنه بالصدق والأمانة وأن ما يؤديه الأنبياء المهلل هو عين ما قد يتلقوه، مضافاً إلى ذلك أنها لا تصوير فيها لكيفية إستيعاب اللاتناهي واللانفاد والأستمرار في الاتصال بالغيب وبحقائق موصوفة بأنها لا متناهية ولا تحد بحد.

ومن هنا فإن إيجابيات النظرية الأولى هي سلبية في المقابل من النظرية الثانية فهم أي أصحاب النظرية الثانية لا يقررون أن ما يتنزل به الأنبياء المهللي ويوصلونه إلى البشر أنه هو كلام الله ومن الوحي، كيف وهو يخالطه تصوير أو تصرف أو تغيير من قناة الوحي من قلب النبي عليه وروحه وقلبه.

نعم كون الأنبياء عليه الله يعلمون ويعرفون بها يوحى إليهم جهة إيجابية في هذه النظرية الثانية وتفقدها الأولى.

أما الجهة السلبية الموجودة في الثانية عكسها المقابل موجود في الأولى، مع أنهم أرادوا أن يتفادوا السلبيات الموجودة في النظرية الأولى إلا أنهم لم يستطيعوا أن يتجنبوا جميع السلبيات الموجودة عندهم، ولم يقرروا تصوير أن الوعاء النبوي له قابلية أن يستوعب هذه الصفات القرآنية من قبيل قوله تعالى: ﴿ وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاء وَالأَرْضِ... ﴾ أو: ﴿ وَمَا يَعْزُبُ عَن رَّبِّكَ مِن مِّنْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الأَرْضِ وَلاَ فِي السَّمَاء ﴾ أو: ﴿ وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ يَابِسٍ... ﴾.

### التصوير الأوفق:

من كل ما تقدم قد تقرر محاولة وليست هي آخر المحاولات من محاولات الاستنباط من الآيات نحاول من خلالها أن نبدل السلبيات بالإيجابيات، ومن ثم نجمع الإيجابيات بقدر الإمكان، وليس هذا عين اليقين وحق اليقين، وإنها هو جهد إستنباطي مفتوح للبحث والدراسة.

وقبل الخوض في هذا البحث لابدَّ أن نقدم عدة مقدمات كي نقرب بعض التصور حول إبلاغ الأنبياء المَهَاكُ ودورهم الوساطي في الوحي.

#### المقدمة الأولى: أقسام الوحي:

إن الآيات، والروايات قد أشارت إلى أن الوحي ذو أقسام عديدة جداً، ولم يذكرها أو يتطرق إليها المتكلمون، ولم يشيروا إليها من خلال إستنباط الآيات، ولعل السبب في ذلك هو قلة فحصهم في روايات أهل البيت الميالا، وعدم سبرهم لرواياتهم غوراً، وتدبراً،

وتحليلاً، وتنظيراً لمنظومة معانيها ضمن نظام مترابط متناسق، ولا زالت الروايات تحوي أو تعطي إشارات وبراهين لم تأت في كلام البشر، وتنبه على علم، ومعلومات، وحقائق وبراهين في الآيات القرآنية لم تأت لدى المفسرين في كلامهم.

إن هناك روايات في أصول الكافي أشارت إلى أن الوحي له أقسام عديدة جداً، وليس كما ظنها المتكلمون أو ظنها جملة من المفسرين، وقد روى الصدوق بسنده عن أمير المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المناه أقسام الوحي، وقد سأله رجل عما أشتبه عليه من الآيات:

فأما قوله: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلا وَحْيا أَوْ مِن وَرَاء حِجَابٍ ﴾ ،ما ينبغي لبشر أن يكلمه الله إلا وحياً، وليس بكائن إلا من وراء حجاب أو يرسل رسولاً فيوحى إليه بأذنه ما يشاء كذلك قال الله تبارك وتعالى علواً كبيراً قد كان الرسول يوحى إليه من رسل السماء فتبلغ رسل السماء رسل الأرض وقد كان الكلام بين رسل أهل الأرض وبينه من غير أن يرسل الكلام مع رسل أهل السماء وقد قال رسول الله من الله عبرئيل هل رأيت ربك؟ فقال جبرئيل: إن ربي لا يرى، فقال رسول الله يَلَيْ: من أين تأخذ الوحي. فقال: آخذه من أسر افيل، فقال: ومن أين يأخذه أسر افيل؟ قال: يأخذه من ملك فوقه من الروحانيين. قال: فمن أين يأخذه ذلك الملك؟ قال: يقذف في قلبه قذفاً فهذا وحي وهو كلام الله عَزَّ وَجَلَّ فمن أين يأخذه ذلك الملك؟ قال: يقذف في قلبه به الرسل، ومنه ما قذفه في قلوبهم، ومنه رؤيا يراها الرسل، ومنه وحي وتنزيل يُتلى ويقرأ فهو كلام الله فأكتف بها وضعت لك من كلام الله ليس بنحو واحد فإن منه ما تبلغ به رسل السهاء رسل الأرض".

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ج٤: ٥٨٨. التوحيد للصدوق:٢٦٩. ٢٧٠ ،الاحتجاج للطبرسي ج١ :١٢٧.

فقد تعرض على لأقسام عديدة من الوحي ومن الكلام الإلهي وقد قسم الوحي إلى ثلاث أقسام في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلاَّ وَحْيًا أَوْ مِن وَرَاء حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاء إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيم ﴾ (١٠).

هنا يبين أقسام الكلام الإلهي ثلاثة:

الأول: وهو بمعنى الأخص ومن أرفع أنواعه وهو يتضمن أقساماً أيضاً.

الثاني: تكليم من وراء حجاب كها حصل مع النبي موسى الله.

الثالث: يرسل رسولاً أو ملك من الملائكة فيوحي ما يشاء إليه وهو أيضاً على أنهاط كما مرّ في الحديث.

هذا مضافاً إلى الوحي التسديدي من الله تعالى والوحي التأييدي لدى الأنبياء والمرسلين في كلامهم وأفعالهم،

هذه هي أقسام الوحي وبالتالي هي أقسام الكلام الإلهي بينها المتكلمون، أو المفسرون، أو جلة من الخائضين في بحوث المعارف قصروا تركيزهم في الوحي الإلهي على الكلام اللفظي، أي الكلام بالمعنى الأخص يعني الأصوات والألفاظ. فهل المراد من الكلمة الإلهية أو الكلام الإلهي أو الكتاب هو الأصوات والألفاظ والمعاني فحسب، أم أنه يراد من الكلمة والكلمات والكلمات والكتاب الإلهي أموراً وحقائق أعظم وأكبر وأعم من ذلك.

ولسنا بصدد إخراج الألفاظ أو الأصوات أو المعاني عن كونها مصداقاً للكلام الإلهي بل في صدد تعميم معنى الكلمة، والكلمات، والكلام والكتاب بها يعم غير ذلك من الحقائق

<sup>(</sup>١) سورة الشورى: الآية ٥١.

23 ...... مقامات النبي النبي النبي النبوة

الأخرى.

### عيسى عليه السلام كلمت الله:

فمثلاً إطلق القرآن الكريم على النبي عيسى الله بأنه كلمة الله: ﴿ إِنَّا اللّهِ يَبَشّرُكِ بِكَلِمَةٍ مَرْيَمَ رَسُولُ الله وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِّنْهُ ﴿ ''، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الله يَبَشّرُكِ بِكَلِمَةٍ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِّنْهُ الله الله وعلى الله وعلى نبينا مَنْهُ السّمُهُ النّمسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ ﴾ ''. ومفاد الآيات أن إيجاد ووجود عيسى (عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة والسلام) تكلم من الله، مع أنه ليس كلاماً صوتياً، فنور النبي عيسى الله وروحه ونفسه وبدنه وما يشتمل عليه وجوده هو كلمة من كلمات الله، وهو تكلم إلهي، والكن ليس تكلم على نمط الأصوات.

وإذا كان النبي عَلَيْ بوجوده، وروحه، وعقله إلى آخر درجات وجوده وبدنه الشريف، وكل تلك الدرجات من ذاته الشريفة يطلق عليها كلمة الله فهل هذا الأطلاق حقيقي أم مجازي؟

لا ريب أن النبي عيسى (على نبينا وعلى آله وعليه السلام) كان خلقه ومجيئه وبعثته معجزة إلهية، حيث إنه ولد من غير أب، وأوتي الكتاب والحكمة صبياً، ونطق في المهد صبياً، ويبرئ الأكمه والأبرص، ويصنع من الطين كهيئة الطير فينفخ فيه فيكون طيراً بأذن الله وغيرها من المعاجز التي ظهرت على يده هي حيث قال تعالى: ﴿ وَيُكَلِّمُ النَّاسَ فِي المُهْدِ وَكَهُلاً وَمِنَ الصَّالِينِ \* قَالَتْ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي وَلَدٌ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌ قَالَ كَذَلِكِ اللهُ يَخْلُقُ مَا يَشَاء إِذَا قَضَى أَمْرًا فَإِنَّما يَقُولُ لَهُ كُن فَيكُون \* وَيُعَلِّمُهُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة وَالتَّوْرَاة وَالإنجيل مَا يَشَاء إِذَا قَضَى أَمْرًا فَإِنَّما يَقُولُ لَهُ كُن فَيكُون \* وَيُعَلِّمُهُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة وَالتَّوْرَاة وَالإنجِيل

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية ١٧١.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: الآية ٥٥.

وَرَسُولاً إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنِّي قَدْ جِئْتُكُم بِآيَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ أَنِّي أَخْلُقُ لَكُم مِّنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ
 فَأَنفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللهِ وأبرئ الأكْمَة والأَبْرَصَ وَأُحْيِي المُوْتَى بِإِذْنِ اللهِ وَأُنبَئِكُم بِمَا
 تَأْكُلُونَ وَمَا تَدَّخِرُونَ فِي بُيُوتِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَةً لَّكُمْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِين ﴾ ".

وإن هذا دال على عظمة الله عَزَّ وَجَلَّ، وأنه تعالى الله لا يعجزه شيء، ومن ثم فإن في كلمة الله هذه في الحقيقة دلالة برهانية وحقيقية. وبالتالي فإن لوجود النبي عيسى الملي دلالات عديدة وعظيمة على عظمة الصفات الإلهية وعلى شؤون إلهية عظيمة.

وهذا الإعجاز من الله عَزَّ وَجَلَّ للنبي عيسى الله ودلالة هذا الموجود الذي أوجده الله عَزَّ وَجَلَّ نحو تكلم من الله مع البشر، ومع الجن، ومع بقية المخلوقات، ومع مخاطبين آخرين دلهم هذا التخاطب وهذا التكلم وهذا الإيجاد والموجود على شؤون إلهية عظيمة، وعلى معاني وأسرار إلهية عظيمة أيضاً، بل هو حقيقة نوع من نصب الله عَزَّ وَجَلَّ دلالة منه لذوي العقول من الملائكة، ولذوي العقول من البشر، ومن الجن فهو نحو تكلم ونحو إيجاد من الله لذلك الموجود، وذلك الموجود كانت له دلالة تكوينية وإعجازية باهرة وبرهانية نورانية.

فها للكلمة، والتكلم، والكلام من معنى حقيقي يصدق بحقيقة الصدق على إيجاد وموجودية النبي عيسى الليلاء ومن ثم قوله تعالى عيسى الليلا كلمة الله وإطلاق الكلمة عليه لا يشوبه مجاز لا لغوي ولا معنوي ولا عقلي.

## مريم عليها السلام والكلمات:

وصف الله عَزَّ وجل مريم الله بأنها مصدقة بكلمات ربها: ﴿ وَصَدَّقَتْ بِكَلِمَاتِ رَبُّهَا وَكُتُبِهِ

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية ٤٦ ـ ٤٩.

وَكَانَتْ مِنَ الْقَانِتِين ﴾ "، فهل الكلمات هنا هي بمعنى الأصوات أو بمعنى الآيات الكونية الناطقة لا الآفاقية الصامتة؟

لا ريب أنها الآيات الكونية الناطقة من الحجج، لأن الذي يصدق ويكذب هو الذي يدعي الدعوى وله إخبار أو إنذار وما شابه ذلك. أما الآيات الكونية في السموات فليس من شأنها التصديق والتكذيب بل شأنها النظر فيها والتدبر أو الإعراض عنها ففي آيات عديدة ذكرت إعراض البشر عن آيات السهاء كقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا السَّمَاء سَقْفًا تَحْفُوظًا وَهُمْ عَنْ آيَاتٍ مُعْرِضُون ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا تَأْتِيهِم مِّنْ آيَةٍ مِّنْ آيَاتٍ رَبِّمْ إِلاَّ كَانُوا عَنْهَا وَلكن مُعْرِضِين ﴾ "، فقد تتدبر في آياته عَزَّ وَجَلَّ أو تعرض عنها، ولايقال تصدقها أو تكذبها ولكن الذي له دعوة وهم حجج الله الناطقون عن الله عَزَّ وَجَلَّ أولئك يصدقون أو يكذبون.

فهنا إستعمال آخر حيث أن التصديق بكلمات الله أي بحجج الله الناطقة وهم أنفسهم كلمات الله لأنهم موصلون لأمر الله، وهذا الكلام ليس من نمط أصوات وألفاظ ومعاني، وإنها هو من نمط آخر ومن ثم: ﴿ وَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلاً لاَّ مُبَدِّلِ لِكَلِمَاتِهِ ﴾ "،يعني تمت كلمات ربك صدقاً أي الحجج الناطقة عن الله عَزَّ وَجَلَّ، وعدلاً لأن هؤلاء الحجج الناطقة تقام وتقيم العدل وهذه صفة ثانية بعد صفة الصدق، فصادقة فيها تنطق عن الله، وعادلة لأنها تقيم العدل.

<sup>(</sup>١) سورة التحريم: الآبية ١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء: الآية ٣٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام: الآية ٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام: الآية ١١٥.

ولا غرو أن كل إمام عندما يولد يقرأ هذه الآية المباركة، وهذا مورد آخر يبين فيه القرآن الكريم أن الكلمات هم حجج الله الناطقون عنه عَزَّ وَجَلَّ ويصفهم بأنهم صادقون بها ينطقون عنه، وأنهم يقيمون العدل الإلهي، فأين مقام الصوت واللفظ والمعاني من هذه الكلمات الصادقة والعادلة.

#### اللغويون والكلمة:

هناك نظرية لغوية قديمة تقول بأن الألفاظ لم توضع للمعاني التي هي بمثابة مبادئ لتلك الألفاظ، بل وضعت للغايات، ويقال في التعبير عن هذه النظرية (خذ الغايات وأترك المبادئ).

فإن تعريف الشيء تارة يكون بصورة الشيء أو آليته، وأخرى نعرف الشيء بغاية كماله وهو أعرف تعاريف الشيء وهذا ما يصطلح عليه بالعلة الغائية، ولذلك عرف عند المناطقة أن تعريف الشيء بعلله الأربع أكمل التعاريف، بل التعريف بغايته من أبين وأعرف تعاريف الشيء.

لأن تعريف الشيء بحقيقته هو بكماله لا بهادته أو ببدايات وجوده. نعم بدأ خلق الإنسان: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإِنسَانَ مِن سُلاَلَةٍ مِّن طِين \* ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِين \* ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِين \* ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطْفَة عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَة مُضْغَةً فَخَلَقْنَا المُضْغَة عِظَامًا فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ لَحُمَّا ثُمَّ أَنشَأْنَاهُ خَلَقًا النَّطْفَة عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَة مُضْغَةً فَخَلَقْنَا المُضْغَة عِظَامًا فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ لَحُمَّا ثُمَّ أَنشَأْنَاهُ خَلَقًا النَّانُ الله مدرك عاقل خَلْقًا آخَرَ فَتَبَارَكَ الله أَحْسَنُ الخَالِقِين ﴾ (١)، في حين لو أردنا أن نعرف الإنسان بأنه مدرك عاقل فهذا هو من أبين تعاريف الإنسان.

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون: الآية ١٢ ـ ١٤.

إذن تعريف الشيء بغايات ونهايات وكهالات وجوده أعظم وأبلغ وأوضح من تعريف الشيء ببدايات تطوره أو أطوار وجوده أو أطوار خلقته، وهذه النظرية ـ خذ الغايات وأترك المبادئ ـ بالغة التأثير في بحوث المعارف وفي علوم التفسير بل بالغة التأثير في علوم عديدة، فإذا أستتمت هذه النظرية فسوف تفتح آفاقٌ ونوافذٌ وأبوابٌ عديدة لبحوث معرفية كثيرة جداً، فاليد مثلاً تارة يراد منها هذه اليد الجارحة بينها غايتها أن يبسط صاحبها التصرف بالقدرة، وبالشيء الذي يتصرف به تنبسط وتتجلى فيه القدرة، وإذا كان كذلك فإن ما ورد في القرآن الكريم من نسبة اليد أو الأيدي إلى الله عَزَّ وَجَلَّ ليس معنى ذلك كها يتوهمه المجسمة أو المشبهة من أن الله عَزَّ وَجَلَّ جسم أو له يد كاليد الجارحة كها في أجسام المخلوقات بل يكون المعنى حينئذ شيئاً آخر، وهو أن هناك مخلوقاً من المخلوقات العظيمة المقدسة يظهر الله عَزَّ وَجَلَّ فيه وبه القدرة الإلهية في التصرف ويجلي الله فيه بسط التصرف، لا أن ذلك الموضع الذي ظهرت فيه القدرة الإلهية للتصرف هي جزء من الذات الإلهية ـ والعياذ بالله ـ.

### جبرائيل يد الله:

إذا أفترضنا أن جبرائيل أو أسرافيل أو عزرائيل، أطلق عليه نعت يدالله فهذا يعني أنه من المخلوقات الإلهية المقربة للحضرة الإلهية يظهر الله فيه وبه ويوجد الله فيه مظاهر عظيمة من قدرة التصرف الإلهي، كما كان الله عز وجل ينزل العذاب والنقمة الإلهيين على الأمم العاصية المتمردة على الله عز وجل بتوسط جبرائيل، كما صنع ذلك في قوم لوط: ﴿ إِنَّا أُرْسِلْنَا إِلَى العاصية المتمردة على الله عَز وجعل بتوسط جبرائيل، كما صنع ذلك في قوم لوط: ﴿ إِنَّا أُرْسِلْنَا إِلَى قَوْم لُوط ﴾ "،حيث خسف بهم الأرض وجعل عاليها سافلها: ﴿ فَلَمًّا جَاء أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَالِيهَا

سورة هود: الآية ٧٠.

#### عصمة الأنبياء في الوحى تلقيا وإبلاغا.........................

# سَافِلَهَا وَأَمْطُرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِّن سِجِّيلِ مَّنضُود ﴾ ١٠٠.

فهنا يقال عن جبرائيل أنه يد الله لا بمعنى أنه جزء من ذات الله عَزَّ وَجَلَّ ولكن بمعنى أن جبرائيل موضع من مواضع المخلوقات المقربة التي يظهر الله عَزَّ وَجَلَّ به قدرته في التصرف وهذا الاستعمال على وفق النظرية الغائية من أن الألفاظ وضعت لغايات المعاني ولم توضع للمبادئ والأطوار الأولية الحسية للمعاني وحينئذ يكون لفظ ومعنى يد الله في جبرائيل ليس إستعمالاً مجازاً لغوياً ولا مجازاً عقلياً بل يكون استعمالاً حقيقياً. وكذلك في استعمال وتوصيف النبي عيسى الله بكلمة الله لا يكون إستعمالاً مجازياً لغوياً ولا مجازاً عقلياً بل استعمال حقيقي كما أوضحنا.

#### العين الإلهية:

قال تعالى: ﴿ فَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ أَنِ اصْنَعِ الْفُلْكَ بِأَعْيْنِنَا وَوَحْيِنَا ﴾ ". فالعين الإلهية في هذه الآية الكريمة ليس هي الجسم البيضاوي الشحمي ـ والعياذ بالله ـ كما ذهب إلى ذلك المجسمة والمشبهة، فإننا إذا نقحنا المعنى الحقيقي للفظة العين وهو الشيء الذي تتم به المراقبة ويتم به الأبصار لا أنه يراد به خصوص العين الشحمية.

ولذلك نلاحظ أن القرآن الكريم يستعمل البصيرة والبصائر والهدى بالكاشف والنور الكاشف والبرهان الساطع، كما في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءكُم بُرْهَانٌ مِّن

<sup>(</sup>١) سورة هود: الآية ٨٢.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون: الآية ٧٧.

رَّبِّكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مُّبِينًا ﴾ ''، وقوله تعالى: ﴿ فَالَّذِينَ آمَنُواْ بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُواْ النُّورَ الَّذِيَ أَنزِلَ مَعَهُ أُوْلَئِكُ هُمُ الْمُفْلِحُون ﴾ "، وغير ذلك من الآيات العديدة التي ذكرت النور.

إذن ما يتم به كشف الحقائق والوقائع والواقعيات بأي درجة كانت يصح صدق معنى العين عليه.

## الكتاب والعين الإلهية:

وأيضاً الكتاب الذي يرصد أعمال المخلوقات والعباد سواء كانت صغيرة أو كبيرة كما قال تعالى في كتابه الكريم: ﴿ وَوُضِعَ الْكِتَابُ فَتَرَى اللَّجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَا وَيْلَتَنَا مَالِ هَذَا الْكِتَابِ لاَ يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلاَ كَبِيرَةً إِلاَّ أَحْصَاهَا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا وَلاَ يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ ٣٠.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَعْزُبُ عَن رَّبِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الأَرْضِ وَلاَ فِي السَّمَاء وَلاَ أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلا أَكْبَرَ إِلاَّ فِي كِتَابِ مُّبِين ﴾ ''.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا مِن دَاَّبَةٍ فِي الأَرْضِ إِلاَّ عَلَى اللهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي كِتَابِ مُّبِين ﴾ (٠٠).

فهذا الكتاب أو ذلك اللوح المحفوظ الذي تسجل فيه كل تلك الأمور على وفق هذه

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: الآية ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف: الآية ٤٩.

<sup>(</sup>٤) سورة يونس: الآية ٦١.

<sup>(</sup>٥) سورة هود: الآية ٦.

## عصمة الأنبياء في الوحي تلقيا وإبلاغا................................

النظرية يصح أن يطلق عليه العين وتسمى هذه العين بالعين الإلهية، لا لأنها جزء من الذات الإلهية والعياذ بالله وإنها هو بمعنى أن هناك مخلوقاً شريفاً من المخلوقات المقربة من الله عَزَّ وَجَلَّ يرصد الله عَزَّ وَجَلَّ به كل صغيرة وكبيرة من إعمال العباد ليكون عيناً راصدة عليهم. إذن وظيفة هذا الكتاب هو الرصد والكشف والتسجيل وإثبات المشاهد والأحداث.

## النبي صلى الله عليه وآله وسلم هو الشاهد:

وقال تعالى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولاً شَاهِدًا عَلَيْكُمْ ﴾ ٣٠.

وقال تعالى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَؤُلاء شَهِيدًا ﴾ ".

وقال تعالى: ﴿ لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ ﴾ ".

وغير ذلك من الآيات العديدة التي تنص على أن النبي سَيَّلَةً وأهل بيته هم الشهداء وكذلك الأنبياء المهناء المهناء

وعلى وفق هذا التصوير وهو أن هناك مخلوقاً شريفاً عظيماً يستطر فيه كل شيء من

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب: الآية ٤٥.

<sup>(</sup>٢) سورة المزمل: الآية ١٥.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: الآية ٤١.

<sup>(</sup>٤) سورة الحج: الآية ٧٨.

أعمال العباد: ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِين ﴾ (١)، حيث يسجل فيه كل شيء، وهذا المخلوق يكون عين راصدة إلهية مراقبة لأعمال البشر، ولكن لا بمعنى أن ذلك المخلوق هو جزء من الذات الإلهية، فتعالى الله عما يقوله المشبهة أو المجسمة.

وهذا أحد الأبحاث المهمة كثمرة لتلك النظرية اللغوية التي تنضج وتتنقح لدفع شبهات المشبهة والمجسمة عبر هذه النظرية اللغوية التي تقول أن الألفاظ وضعت لغايات المعاني وليس لمبادئ الأطوار الحسية لوجود المعنى (خذ الغايات وأترك المبادئ) وهكذا غيرها من الألفاظ التي تستخدم في باب المعارف والبحوث المعرفية وفي آيات الذكر الحكيم.

### عمل اللغوي والأديب

إن المعروف في العلوم الإنسانية أو اللغوية الأدبية المختلفة والمرتبطة بالألفاظ ودلالاتها هي عدة علوم في ذلك، والمعروف أيضاً أن شأن اللغوي والأديب هو إكتشاف العلاقة بين اللفظ والمعنى، أما كشف حقيقة المعنى فهذا ليس من شأن اللغوي ولا الأديب.

مثلاً لفظة الهلال التي هي (هـ، ل، ا، ل) وضعت إلى انعكاس بسيط من القمر في بداية الشهر القمري، ولكن يا ترى هذا المنزل والموقع الفلكي الفضائي السهاوي كم درجة حسابية هو ؟.

وفي أي منزل يمكن أن يكون ؟.

والدرجة على وتيرة واحدة من المحاق أم تختلف بحسب حالات القمر؟.

نسبته مع الشمس والخط الواصل بين الشمس والأرض أو ما يعرف بالمحاق ما هي؟.

<sup>(</sup>١) سورة يس: الآية ١٢.

خروج القمر من تحت الشعاع الذي هو كالهالة للشمس كم درجته؟! زاويته؟! وغير ذلك من المعلومات التي تبحث في الهلال فلكياً، كل هذا هو ليس من شأن اللغوي بل هو من شأن الفلكي والعالم الفلكي.

مثال آخر في الطب، لفظة السرطان فإنها وضعت لمرض معين لكن حقيقة هذا المرض ما هي، هل تكاثر الخلايا أم نقصانها ؟ أم هو بسبب إرتباك في النظام الخلوي في كل خلية.

إنَّ هذه الشؤون في المعاني لا يقف على حقيقتها وواقعيتها اللغوي أو الأديب، وإنها شأن اللغوي هو مجرد الإلتفات إلى العلاقة بين اللفظ وإجمال المعنى أما غور حقيقة المعنى فهذا مما لا يمكن أن يتدخل فيه اللغوي أو الأديب.

وبعبارة أوضح لتقريب الصورة، لو سئلت اللغوي عن مدينة أو موقع معين لا تعرفه ولا تعرف مكانه، فاللغوي سوف يوصلك أو يدلك إلى هذه المدينة أو الموقع ويقول لك هذا هو الموقع، أما داخل المبنى أو الموقع أو المدينة فلا يمكن معرفته من اللغوي لأنه ليس من شأنه وأنه كم طوله أو عرضه؟ أو كم طابق هو؟ أو من أي شيء تم بنائه؟ ماذا يوجد فيه؟ فهذا ليس من شأنه، فيمكن أن نقول إن شأن اللغوي هو مجرد ساعي بريد يوصلك فقط إلى بداية العنوان الذي تريده لا أكثر.

إذن عقائق المعاني وسعتها وأمثالها ونهاذجها التي تندرج في ذلك المعنى وما شابه ذلك هي خارجة عن حيطة اللغوي. بمعنى أنَّ اللغوي ليس من شأنه أن يقول، هنا مجاز عقلي، أو هنا نموذج حقيقي للمعنى كها مر في بحث عيسى كلمة الله وغير ذلك.

وهذه النظرية إن تمت وهي تامة فبالتالي سوف يتبين لنا بحوث معرفية وقرآنية عديدة جداً، وبسبب هذا الشأن اللغوي نشأت فرق وآراء سواء في أتباع أمم الأنبياء السابقين أو

عندنا في بيئة وعهد الإسلام، وسببها هو الجهل أو الغفلة عن هذه النظرية اللغوية إن صحت التسمية بذلك، ولكن هي كما مر خارجة عن شأن اللغويين.

### عالم المعانى منحاز عن عالم الألفاظ:

فلو لم تكن هناك ألفاظ ولو لم يكن هناك حوار ثقافي بين أبناء البشر أو أبناء المخلوقات على العموم فهل نتصور أن المعاني لا وجود لها أم لها وجود؟.

وهل أن المعاني ليس لها تقرر يدرك وبناء يفهم أم أن المعاني ووجودها وحقائقها رهين الأصوات و الألفاظ؟.

#### من الواضح في الإجابة:

أن المعاني لها كيانها المستقل ولها بناءها الذاتي المستقل بعيداً عن وضع الألفاظ لها.

والمعاني بها لها من سعة ومعنى لا يمكن أن تكون مقتضبة ومقصورة ومحدودة على ما يفهمه ويدركه اللغوي والأديب فقط.

#### المصاديق الحقيقية والمصاديق الاعتبارية:

ومن خلال ما تقدم نستطيع أن نقف أو نلتفت أو ننتبه إلى أمثلة عديدة أعتبرت هي من المصاديق الحقيقية للمعنى وليست نهاذج كونية تكوينية حقيقية وذلك مثل الأصوات والنقوش اعتبرت من المصاديق الحقيقية لمعنى الكلمة والكلام، في حين أن صدق معنى الكلام والكلمة عليهما متوقف على إعتبار وفرض من واضع اللغة والنقوش فبدونه ذلك الفرض والإعتبار من واضع اللغة لا تندرج الاصوات والنقوش في مصاديق معنى الكلمة والكلام والعكس كذلك حيث أعتبرت

مصاديق فرضية للمعنى في حين هي مصاديق حقيقية تكوينية له، ومن ثم فإن عيسى كلمة الله هو أستعمال حقيقي وعقلي وكوني وتكويني.

#### أمثلة أخرى:

لو أردنا أن نحدد الزوال الذي هو متتصف النهار، فلا بد أن نعرف أولاً ما هو الزوال؟ وكيف يعرف الزوال في الميل الشتوي في مدار الجدي؟!.

وكيف يعرف الزوال في المدار والميل الصيفى في مدار السرطان؟!

وكيف يعرف الزوال في البلدان ذات العرض العريض لأن عرض البلد قد يزيد على الميل ٥ ر٢٣٠٠.

وقد يصل إلى ٤٠ أو ٥٠ أو ٢٠ إلى أن يصل إلى درجة ٩٠. فإن هناك مناطق لا ينعدم الظل فيها، فقد يكون الظل فيها ذو مستوى واحد، والزيادة والنقيصة شيء ضئيل فيها ولا يحس.

ولذلك ذكروا في جملة من الكتب الفقهية أن الزيادة في الظل بعد نقصان، ليس تعريفاً مطردا بالظل للزوال، بل التعريف الجامع الفلكي هو حركة الظل من جانب لدائرة وخط نصف النهار إلى الجانب الآخر.

إذن لماذا نأخذ هذا التعريف من الفلكي ولم نأخذه من اللغوي؟! وذلك لأن اللغوي لا يعطينا كل أركان وأعماق ماهية المعنى للزوال. لأنه ليس من شؤون وشجون اللغوي.

وكذلك إذا أردنا أن نميز بين الطلوعين في البلدان القريبة من القطب الشهالي كيف نحدد الزوال والغروب إذا كانت الشمس لا تنعدم في الصيف أو على العكس في الشتاء، بل يوجد هناك ليل دائم، فهل يا ترى هناك معنى للظل مع إنعدام النهار المحسوس في موسم

الشتاء ومع ذلك توجد دورة يومية.

#### صلة تكوين الظهور وشؤون المعنى:

إذن حيثية شؤون المعنى كأحد الحيثيات في تحديد الظهور إذا أردنا الولوج والغور في شؤون المعنى، لا يمكن الوقوف عندها بها قرره وأخترعه اللغويون وإنها هذا هو شأن العلوم المختصة الأخرى الباحثة عن حقيقة تلك المعاني، فتكوين عناصر الظهور في جانب حقايق المعاني قد يتخيل أنه رهين كلهات اللغويون أو العلوم الأدبية أو علوم اللغة وغير ذلك من العلوم اللسانية وهذا غير صحيح وغير علمي أصلاً، بل ولا من شؤون علم الفقه ولا التفسير، نعم اللغوي دوره وشأنه هو القيام بأصل الدلالة والرابطة والعلاقة بين اللفظ والمعنى لا أكثر.

أما التعرف على هوية المعنى وشؤونه وشجونه وحدوده فهذا خارج عن الشأن اللغوي.

وعندما جعل الله عَزَّ وَجَلَّ النبي عيسى وأمه الله الله عَزَّ وَجَلَّنَا ابْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّهُ الله وعندما جعل الله عَزَّ وَجَلَّنَا ابْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّهُ الله ويلاحظ أن هناك تقارب شديد آيةً ﴾ ". هو نظير الإطلاق على النبي عيسى أنه كلمة الله، ويلاحظ أن هناك تقارب شديد بين معنى الكلمة ومعنى الآية وإن كان ثمة اختلاف بين اللفظين، إلا أن معنى الآية يشترك بحسب الإدراك العقلى مع معنى الكلمة.

فالآية ربها تطلق على الدلالات غير الناطقة والدالة على أشياء ورائها، أما الكلمة فلا تطلق إلا على الشيء من النطق الدال على معنى أو على حقيقة، ومن ثم يقال (صدقت

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون: الآية ٥٠.

بكلمات ربها) بينها الكفار يكذبون بها. لأن الكلمة الناطقة تُكذَّب وتُصدَّق. فالكلمات إذن هي تلك الحجج الإلهية التي لها ناطقية ولها دعوى إلى الله عَزَّ وَجَلَّ أما تصدق أو تكذب.

ولا يمكن التوهم أن إطلاق أسم الآية على السموات ليس مجازاً عقلياً ولا مجازاً لغوياً بل حقيقة عقلية خارجة عن شؤون استعمال اللفظ في المعنى وذلك لأن دلالة السموات، ودلالة الكواكب، ودلالة النجوم، ودلالة نظام الخلقة، دلالة في عالم التكوين والكون آية، وهناك آيات عديدة دالة على حكمة الله وقدرة الله وعلم الله، ولا وسوسة في أن معنى الآية ذو عرض عريض وسيع. والجواب أنه كذلك الحال في معنى لفظة الكلمة ومعنى لفظة الآية.

#### مثال آخر:

كلمة الوجه في قوله تعالى: ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُّواْ فَنَمَّ وَجْهُ الله ﴾ ٧٠.

إنَّ المجسمة لشبهتهم وشذوذهم يذهبون إلى أن الوجه معناه هو ذلك العضو ذو التقاسيم الخاصة، والحال أن معناه هو الشيء الذي يتجه به فإن الجهة والوجه ومتجه واتجاه، كل هذه الاشتقاقات مأخوذة من مادة واحدة، فإن القبلة التي يتوجه بها إلى الله تسمى قبلة، وتارة تسمى وجه الله بحسب آيات سورة البقرة، وتارة أخرى تسمى الكعبة والمسجد الحرام كما عبرت بذلك في الآية الشريفة، فباعتبار أن الكعبة تستقبل تسمى قبلة، وباعتبار أن الكعبة والقبلة هى التي يتجه بها إلى الله عَزَّ وَجَلَّ تسمى وجه.

قال تعالى: ﴿ فَلَنُولِيِّنُّكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا ﴾ "، فالقرآن هنا يطلق على الكعبة أو على بيت

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ١١٥.

المقدس أنه قبلة التي يتجه بها إلى الله عَزَّ وَجَلَّ، وتارة أخرى تسمى وجه الله.

إذن الوجه ليس هو ذلك العضو الخاص، وإنها سمى هذا العضو بالوجه باعتبار أن الروح في عوالم أرفع من البدن وإذا أردت أن توجد تماس أو توجد ارتباط مع الإنسان فَلابُدَّ أن يكون الاتجاه إليه باتجاه الوجه، وبالتالي سوف تحدث معنى الاتصال والارتباط مع ذلك الإنسان، فإطلاق الوجه على هذا العضو الخاص أيضاً منشأه ووجهه باعتباره هو الجهة، والاتجاه الخاص الذي يمكن أن يواجه به الإنسان، وهو معنى عام ووسيع للوجه أو الجهة وليس معناه هو ذلك العضو الخاص أو شكله الخاص ولو لم تكن الروح متعلقة بهذا البدن، كما هو الحال الآن في أهل البرزخ يوجد أتصال وأرتباط معهم، وإن حدث درجة من الانفصال بين الروح الخاصة والبدن الخاص، إلا أنه إذا توجه إلى قبور الموتى فإنه يحصل توجه وارتباط ما بهم وهذا شأن آخر، فلو لاحظنا واسبرنا هذا البحث في معاني الكلمات كلها والعناوين كلها فسوف نكتشف التوسع في المعاني، ولا ريب أن المعاني لم تقرر مفاهيمها وذاتياتها في نطاق وجودها الأرضى، فإن المعاني هي شأن من شؤون تكوين الخالق، والمعاني لغة إنسانية مشتركة، بل ليست هي لغة إنسانية بل هناك لغة مشتركة بيننا وبين الجن، وبيننا وبين الملائكة، وبيننا وبين كل المخلوقات الموجودة، فإن المشكلة الشاكلة والورقة المستعصية عند الكثير من الباحثين أو حتى عند بعض العرفاء وعند جملة من الصوفيين وبعض الفلاسفة أنهم يقتصرون في المعاني على أنحباسها في الوجدان والوجود الأرضى، والحال أن المعاني أوسع نطاقاً من ذلك، ولاحظ وجود الأرض كم سعتها بالنسبة إلى وجود العالم الكوني

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ١٤٤.

وسعته، فكيف يمكن أن تكون المعاني حبيسة للوجود الأرضي، ولماذا لا نتصور حدود المعاني بحدودها الأوسع الأقرب إلى الواقعية ولا سيما في مبحث المعارف والعقيدة وهذا أمر لا يقبل التهاون.

وإذا كان شأن فقه الفروع أن موضوعه مرتبط بالنشأة الأرضية. لو فرضنا ذلك و وهناك جملة من الفلاسفة منهم صاحب الميزان يصر على ذلك وإن كان الصواب خلافه، ففي نشأة الآخرة كيف هو الفرد وأحكام الفروع هناك؟ وما هو شأن المعارف؟ فإن المعارف لها سعة بقدر سعة عالم الخلقة فلا يمكن حبسها في النشأة الأرضية.

حتى الآداب والأخلاق ليست هي حبيسة وجودها الأرضي لأن موضوعها هو النفس، والنفس ليست حبيسة النشأة الأرضية. وهناك جملة من النظريات بل مفاد الروايات تؤيد وتذكر أن الله عَزَّ وَجَلَّ خلق الأرواح قبل الأبدان بألفي عام (١٠) ثم بعد ذلك تأتي عوالم أخرى بعدها، ومن ثم فإن علم الأخلاق والآداب وما يرتبط بمنازل النفس وسلوك النفس لا يقتصر على النشأة الأرضية.

فهذه المعاني شمولية، وعمومية، وعموميتها ذات سعة تشمل عوالم عجيبة وغريبة غير مرئية للحس، وما شابه ذلك، فكيف نحدد ونقوقع ونقزم ونضيق من تعبير تلك المعاني التي لها سعة وعرض عريض بعرض وسعة العوالم.

#### الكلمات التامات:

وإذا كان عيسى الله عَزَّ وَجَلَّ كلمات الله فإنه ينبهنا ـ القرآن ـ أن لله عَزَّ وَجَلَّ كلمات

<sup>(</sup>١) البحار ج٥٨: ١٣٢.

وليس كلمة، بل كلمات تامات كما قال تعالى: ﴿ وَإِذِ ابْتَكَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَمَّهُنَّ ﴾ ''ثم قال تعالى: ﴿ وَإِذِ ابْتَكَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَمَّهُنَّ ﴾ ''ثم قال تعالى: ﴿ لاَ تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ اللهِ ﴾ "وهذا يدلُّ على أن هناك كلمات تامات هي أرقى وجوداً من النبي عيسى الله وأعظم منزلة ومرتبة لأنه لم يوصف بكلمة الله التامة.

ولماذا لا تكون حجج الله كلمات، فهم بوجودهم كلمات وهذا ليس قولاً اعتباريا أو عاطفياً، بل هو إستحقاق حقيقي لقابلية نفس معنى الكلمة، واستحقاق ذاتي بعنوان معنى الكلمة، وكيف لا يستحقون معنى الكلمة والحال أنهم في الدلالة على معاني الشؤون الإلهية نصبها ونصابها وإيصالها إلى خلقه أتم في الدلالة وفي الإبلاغ إلى الخلق من الأصوات، نفس وجود النبي هو يبين قدرة الله عزَّ وَجَلَّ ومعاجزه: ﴿ أَخْلُقُ لَكُم مِّنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَأَنفُحُ فِيهِ فَيكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللهِ وَأَبْرِيءُ الأَكْمَة والأَبْرَصَ وَأُحْيِي المُوْتَى بِإِذْنِ الله ﴾ من كل هذه المعاني تحسها البشر، ولا يزال البشر يعيها ويدركها ويؤمن بها ويصدقها، وهي أبلغ من دلالة الأصوات على المعنى، أو من دلالة الأصوات على صفات الله تعالى وعلى شؤونه الله الربوبية العظمة.

### رمزية الخفاء:

إن أولياء الله وحججه هم من جملة المظاهر التكوينية، يقرأون رسائل خاصة من الله عَزَّ وَجَلَّ لا يفطن إليها ولا يعيها غيرهم، وربها يشتد خفائها حتى على جبرائيل نفسه، كما في

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس: الآية ٦٤.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران: الآية ٤٩.

الرؤيا التي رآها النبي عَنِينَ أن القردة تصعد منبره وتنزل فساءه ذلك وغمه غماً شديداً ولم يعلم بها جبرئيل حتى أنزل الله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الرُّؤْيَا الرَّوْيَا الَّتِي أَرَيْنَاكَ إِلاَّ فِتْنَةً لِلنَّاسِ وَالشَّجَرَةَ اللَّعُونَةَ فِي الْقُرْآنِ ﴾ "، في الفتنة التي تحدث بعد وفاته وفي بني أمية".

فإن رمزية الخفاء في الوحي قد يخفى ويتخفى ويشتد في الخفاء حتى على الملائكة المقربين في وحي الله مع أنبيائه وأوصيائه، وبعض ما أوحى به الله عَزَّ وَجَلَّ إلى أنبيائه فوق إحساس الكروبيين، وفوق غمائم النور، حتى غمائم النور هي أيضاً حقيقة حيّة شاعرة ملكوتية ولكن مع ذلك لا تستطيع أن تدرك ذلك الوحي الذي كلم الله تعالى به موسى، وهذا مما يدلل على أن الأنبياء لهم قدرة في الاعتلاء في عالم النور والوحي تفوق المقربين من الملائكة كجبرئيل الملي واسرافيل الملائكة كجبرئيل الملي واسرافيل الملائكة كجبرئيل الملي واسرافيل الملائكة والكروبيين.

ومن باب المثال، بعض الحيوانات تدرك ذبذبات في الكون، وتعلم بوقوع أحداث مستقبلية كالزلازل ونحوها، كما حصل ذلك في حادثة توسونامي في أندونيسيا، حيث ذكرت التقارير الخبرية أن بعض أو جملة من الحيوانات ابتعدت قبل الحادثة عن ذلك المكان، بسبب معرفتها من خلال الذبذبات الموجودة.

كذلك الحال في حاسة الشم الموجودة لدى الكلاب التي يستطيع الكلب من خلالها أن يشم من مئات الكيلومترات.

والهدهد له أيضاً قدرة يستطيع أن يكشف بها عن وجود ذبذبات الماء تحت الأرض

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: الآية ٦٠.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ج٣: ١٨١ ، تفسير على بن أبراهيم القمى.

من الآبار والعيون، هذه القدرة التي أودعها الله عَزَّ وَجَلَّ في الحيوانات بإدراكات مشمومة أو مسموعة أو مرئية أو محسوسة هي ليست عند البشر، هذا بالنسبة إلى عالم الأرض، أما بالنسبة إلى العوالم الأخرى المعنوية أو الروحية فالأمر يختلف أكثر بكثير وبفارق عظيم: ﴿ فَكَشَفْنَا عَنْكَ غِطَاءَكَ فَبَصَرُكَ الْيَوْمَ حَدِيدٌ ﴾ (()، ففي حين أن الأنبياء المهال هم قدرة إدراك للأشياء والرموز هي تفوق قدرة الملائكة المقربين.

بل لهم قدرة في إدراك الحقائق فوق قدرة الموجودات الغيبية الكثيرة الأخرى.

#### آدم والملائكة والأسماء:

الأسماء في اللغة وخصوصاً عند اللغويين يقصدون من معنى الأسماء الأصوات، بينها القرآن الكريم يشير إلى أنها موجودات حية شاعرة غيبية: ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاءَ كُلَّهَا ﴾ "ثم قال: ﴿ ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلائِكَةِ فَقَالَ أَنْبِئُونِي بِأَسْمَاءِ ﴾ "، فلو كانت أصوات جامدة غير شاعرة، فلم كانت أصوات جامدة غير شاعرة، حيث أن نفس الصوت هو شيء جامد غير شاعر، فلماذا يؤتى لها بضمير الجمع للحي الشاعر (عرضهم) وكذا باسم الإشارة للجمع الحي الشاعر (هؤلاء)، وهذا يدلل على أن هذه الأسماء هي موجودات حية شاعرة عاقلة، فالقرآن الكريم يطلق الأسم على الموجود الحي الشاعر العاقل هذا أمر.

وكذا قوله تعالى بضمير الجمع للحي الشاعر العاقل ﴿ قَالَ يَا آدَمُ أَنْبِئُهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ فَلَمَّا

<sup>(</sup>١) سورة ق: الآية ٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ٣١.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: : الآية ٣٢.

أَنْبَأَهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ قَالَ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكْتُمُونَ ﴾.

فيطلق القرآن الكريم الأسماء على الموجود الحي الشاعر العاقل الغيبي، والشاهد على كونه غيبيا.

أنه لم يكن في حيطة معرفة الملائكة: ﴿ قَالُوا سُبْحَانَكَ لا عِلْمَ لَنَا ﴾، وهذا الغيبي ليس هو في الأرض وإلا لعلمت به الملائكة كملائكة السموات وملائكة الأرض وملائكة الجنان وملائكة النيران، ولكن هذه الأسهاء لا وجود لها في الآخرة فضلاً عن الأرض، ولا وجود لها في البرزخ ولا في السموات بل وجودها في مكان غيبي مكنون في كننٍ عن كل هذه الموجودات وعن كل هذه العوالم وإلا لعرفتهم الملائكة.

كما في عالم النور الذي هو فوق عالم الملائكة حسب تقسيمات القرآن الكريم لعوالم الوجود، فلا تظنن أن الاسم صوت، فالصوت ليس أسماً حقيقياً بل هو أسم اعتباري، فإذا قلت الرحمن الذي نتلفظه هو (ر، ح، م، ن) فهذا ليس هو الاسم الإلهي تكوينا حقيقة بل أسم إعتباري، فإن أسم الله ـ الرحمن ـ هو أشرف من هذا الصوت وأعظم وأكبر شأناً وخلقة ودلالة وعظمة وبهاءاً ونوراً.

وبيان القرآن الكريم وهو قوله تعالى: ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْيَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمُلائِكَةِ فَقَالَ أَنْبِتُونِي بِأَسْيَاءِ هَؤُلاء إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ''.

يدل على أنه هناك أسماء حية شاعرة عاقلة ناطقة تفوق خلقة جبرائيل وميكائيل وأسرافيل وعزرائيل ومالك ـ خازن النيران ـ ورضوان ـ خازن الجنان ـ وكل ملائكة الآخرة ،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٣١-٣٣.

لأنها أسماء إلهية موجودة في السدنة الربوبية وفي الحضرة الربوبية الغيبية، وكما مر هي غيبية عن السموات والأرض وعن جميع الملائكة.

وبذلك يتبين لنا أن قوله تعالى ﴿ آدَمَ الْأَسْمَاءَ ﴾ نمط من الوحي لم يطلع عليه الملائكة ونمط غيبي عن السموات وعن عالم الآخرة، وليس من نمط الصوت والكلام اللفظي فالكلام الوحياني والأسماء التي أوحاها تعالى لآدم ليس من نمط الأصوات والألفاظ بل من نمط العرض والاستعراض النوري، فهذا نمط من الوحي النبوي وهو يبين تنوع واختلاف أنماط قناة الوحي النبوي.

#### الآية والأسم:

يوجد في القرآن الكريم تقسيم للآيات، حيث توجد آيات كبرى، كما في قوله تعالى: ﴿ لِنُرِيَكَ مِنْ آيَاتِنَا الْكُبْرَى ﴾ ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ لِنُرِيَكَ مِنْ آيَاتِنَا الْكُبْرَى ﴾ ﴿ وَ فَأَرَاهُ الآيَةَ الْكُبْرَى ﴾ ﴿ وَ قَالَتُ اللَّهُ بُرَى ﴾ ﴿ وَ قَالِتُ اللَّهُ بُرَى ﴾ ﴿ وَ قَالِتُ وسطى وآيات صغرى، حيث وردت لفظة (الآية) في الكتاب الكريم (٨٤) مرة، ولفظة (الآية) وضعت للشيء الدال على ما وراءه أي ما وراء الآية وهو ذي الآية، ومن ثم هذا يفتح الباب للسعة في إطلاق لفظ الاسم فإنه أيضاً هو الشيء الدال على ما وراءه، وإن كان الاسم يقال أنه مشتق من السمو والعلو باعتبار أن العلامة توضع لشيء في موضع عالى، فبالتالى هناك أيضاً إرتباط بين العلامة والاسم، فإن المعلم عادة يوضع في موضع عالى، فبالتالى هناك أيضاً إرتباط بين العلامة والاسم، فإن المعلم عادة يوضع في

<sup>(</sup>١) سورة النجم: الآية ١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة طه: الآية ٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة النازعات: الآية ٢٠.

مكان عالِ كي يرى ويشاهد من الكل ليشير على ذي العلامة، وبالتالي يكون هناك إرتباط وثيق بين الاسم والآية، نعم لا أقول أن ليس هناك فوارق لطيفة ظريفة بين هذه المعاني والألفاظ. ولكن يوجد هناك أجزاء مشتركة وتقارب كبير جداً.

فإطلاق الاسم ليس منحصراً في الأذهان على الأصوات الملفوظة الدالة على المعنى، بل يطلق إجمالاً على الشيء الدال على المعنى بل المراد منه هو المخلوقات العظيمة الدالة على عظمة الباري وصفاته، وهذا يفتح لنا الباب من أن الأسماء مخلوقات، وأسم المخلوق العظيم أحرى بصدق الاسم الإلهى عليه من الصوت الملفوظ.

وكل هذا البحث هو متولد من القاعدة التي تقول أن الألفاظ موضوعة للغايات لا للمبادئ (خذ الغايات واترك المبادي)، وهذا ما سيفتح لنا الباب على مصراعيه في بحث التوسل.

#### الأسماء الحسني:

كثير من السلفية وغيرهم يظنون أن المراد من الأسهاء التي يدعى بها الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ اللَّهُ عَنَ فَأَدْعُوهُ مِهَا ﴾ (()، هي الأصوات الملفوظة، مثل صوت الرحمن، أو صوت الرحمن، أو لفظ صوت الله وهكذا: ﴿ قُلْ ادْعُوا اللهَ أَوْ ادْعُوا الرَّحْمَنَ أَيًّا مَا تَدْعُوا فَلَهُ الأَسْمَاءُ الْحُسْنَى ﴾ (().

مع أن المراد من الأسماء لا ينحصر بهذه الأصوات التي يخلقها الإنسان من فمه فيدعوا بها، أو ينادي بها ويتجه إلى الله عَزَّ وَجَلَّ، فإن (فأدعوه بها) أي فاتجهوا بها إلى الله عَزَّ وجل

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية ١٨٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء: الآية ١١٠.

لأن الدعاء نوع من التوجه والقصد والإلتهاس.

فإذا حصرنا تفسير هذه الأسهاء بالأصوات فسوف يكون المعنى للآية المتقدمة معنى نازل وعبارة عن نداءه تعالى بلقلقة اللسان، أما إذا فسرنا الأسهاء بالمخلوقات العظيمة الدالة بذاتها على عظمة الباري وصفاته فسوف يأخذ الأسم أو بحث التوسل معناً آخر عظيهاً، سيها التعبير في القرآن الكريم (ولله الأسهاء الحسنى) فإن لله في هذه الآية المباركة الملكية والمالكية والاختصاص يعني للذات الإلهية، فالأسهاء الحسنى هي مملوكة لله، واللام في (لله) هي ملكية الذات الإلهية، وهذه الأسهاء وإن كانت متعددة إلا أن الذات الإلهية هي شيء واحد.

لأن الاسم ليس المراد منه عين المسمى، وإنها المراد منه هو الشيء الدال على المسمى، فالأسهاء الحسنى هذه هي مملوكة لله عَزَّ وَجَلَّ فقط، لأنها مخلوقة له ومملوكة لله، ثم قالت الآية (فأدعوه بها) فأدعوه (الوسيلة) بصيغة ضمير الجمع أما هو (فأدعوه) بضمير المفرد وهي الذات الإلهية الواحدة.

وبالتالي فكل ما يتجه به إلى الباري تعالى وهو الأسم الذي مر تفسيره مع الآية وفسر بالعلامة أو بالجهة يكون أسما، ولذلك أطلق القرآن الكريم لفظة الوجاهة التي هي من مادة معنى الوجه على النبي عيسى المنه: ﴿ مِنْهُ ٱلسَّمُهُ ٱلْسَيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْتَهُم وَجِيهًا فِي ٱلدُّنِي وَالْكَرْمُ وَمِيهًا فِي ٱلدُّنِي وَالْكَرْمُ وَمِيهًا فِي ٱلدُّنِي وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ مَرْتُهُم وَجِيهًا فِي الدُّنِي وَاللَّهُ مِنَّا الله عَلَى النبي موسى المنه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ آذَوْا مُوسَى فَبَرَّأَهُ الله عَلَى الله عَنَّ وَجَهاً ﴾ ("، وأطلقه على النبي موسى الله عَلَي الله عَلَى الله عَنَّ وَجَلَى الله عَنَّ وَجَلَى .

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية ٥٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب: الآية ٦٩.

لأنه من المقربين وله قرب وحظوة عند الرب تعالى، وهذا معنى أنه آية وعلامة وسمة وأسم ﴿ وَجَعَلْنَا ابْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّهُ آيَةً ﴾، وبغض النظر عن مرتبته في الأسماء الإلهية.

فعن هشام أبن الحكم أنه سأل أبا عبد الله على عن أسهاء الله واشتقاقها: الله مما هو مشتق؟ فقال: يا هشام الله مشتق من إله وإله يقتضي مألوها والأسم غير المسمى، فمن عبد الأسم دون المعنى فقد كفر ولم يعبد شيئاً، ومن عبد الاسم والمعنى فقد أشرك وعبد أثنين، ومن عبد المعنى دون الاسم فذاك التوحيد، أفهمت يا هشام؟! قال: قلت: زدني قال: لله تسعة وتسعون أسماً فلو كان الاسم هو المسمى لكان كلّ إسم منها إلها ولكن الله معنى يدل عليه بهذه الأسهاء وكلها غيره، يا هشام الخبز أسم للمأكول، والماء أسم للمشروب، والثوب أسم للملبوس، والنار أسم للمحرق.

أفهمت يا هشام فهماً تدفع به وتناضل به أعدائنا المتخذين مع الله عَزَّ وَجَلَّ غيره؟ قلت: نعم، فقال: نفعك الله به وثبتك يا هشام قال: فوالله ما قهرني أحد في التوحيد حتى قمت مقامى هذا".

إذن هناك مخلوقات يتوسل بها إلى الله هي مقربة وتكون بمثابة الأسم والوجيه والوجه الذي يتجه به إلى الله تعالى، في حين السلفية يعتبرون هذا الصوت المخلوق إذا تدعوا به الله فله دلالة على الباري تعالى لأن هذا الصوت له أسمية، أما مثل عيسى \* أو الأنبياء أو المقربين أو الأوصياء فأولئك قربهم ودلالتهم أضعف درجة من دلالة هذا الاسم الصوتي الملفوظ.

وهذا غير صحيح، في حين نرى الباري تعالى يطلق على مخلوقات كبيرة بأنها آيات

<sup>(</sup>١)الكافيج١: ١١٤.

كبرى: ﴿ لَقَدْ رَأَى مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الْكُبْرَى ﴾، فها هو الكبر في تلك الآيات مع أن معناها العلامة ؟!.

إذن عندما تكون هناك آيات كبرى أي هي في دلالتها على الله بنحو عظيم جداً. فكيف لا يطلق الأسم على تلك الآية الكبرى.

### الترادف اللغوي أو العقلى:

يوجد هناك ترادف لغوي ولكن البعض ينكره والبعض الآخر يقرره، فمثلاً لفظ أسد وغضنفر وليث وضرغام وأسامة وقسورة وضيغم وسبع، ورئبال وزفر....، ربها يقال له (٨٠) أسهاً. وقال أبن قالويه خمسهائة أسم وصفة (١٠) فهل هناك ترادف لغوي أم لا ؟.

فقيل بالدقة العقلية أنه لا ترادف لغوي في هذه الألفاظ، لأن كل لفظة تدل على حالة من حالات الأسد وقيل بالدقة العرفية يوجد هناك ترادف لغوى،

والترادف العقلي هو اشتراك معنيين في أجزاء معينة من المعنى بغض النظر عن أنها كليهما مشتركان في تمام الأجزاء أو في بعض الأجزاء، يعني شبيه إندراج شيئين في نوعية وماهية واحدة، هذه المعية مأخوذة من معية وهوية هذا الشيء ومأخوذة من ماهية وهوية الشيء الآخر، أو من الماهية الجنسية القريبة أو المتوسطة أو البعيدة.

فالجنس ولو البعيد مأخوذ في تعريف الشيء ولكنه مأخوذٌ بنحو الإبهام أو الأجمال، أو بنحو الغفلة ولكنه غير منبه عليه. وإذا كان مأخوذا في معنى آخر وبين المعنيين إشتراك في الأجزاء وحينئذ إذا كانت هناك أحكام أو آثار مترتبة على الشيء بلحاظ ذلك الجزء المشترك

<sup>(</sup>١)عالم عجائب الحيوان ج١: ٢٢.

فسوف تترتب عليه كلها، لأن المفروض أن الآثار المترتبة على ذلك الجزء المشترك لا الهوية الفردية لهذا الشيء، ولو كان الجزء المشترك جزءاً بعيداً، أو جنساً متوسطاً، أو جنساً قريباً، أو ماهية نوعية...، فهناك مراتب عديدة، وحينئذ سوف ينفتح باب يسمى باب الترادف العقلي. ومن الطبيعي هذا الترادف محله فيها هو مشترك لا بها هو مختلف ومغاير، وآلية أكتشافه يعبر عنها بالصناعة، أو بالتحليل والتركيب، وهذا غير صناعة الاستقراء وغير صناعة القياس الأقتراني، إذ البرهان أو الوصول إلى الإستدلال عبر ثلاث طرق:

مثلاً في منطق أرسطو وإن كان هذا البحث أعمق من منطق أرسطو ولكن في عموم المدارس المنطقية طرق البرهان التي تذكر إما عبر القياس الاقتراني للأشكال الأربعة أو الاستقراء التام أو صناعة التحليل والتركيب، فعندما نعرف الإنسان بصناعة التحليل والتركيب نقول هو جوهر جسم حساس أو نام حساس متحرك بالإرادة ناطق، كل هذه المعاني موجودة في معنى لفظة الإنسان، فعندما ندرك معنى لفظ الإنسان سوف ندركها بمعاني خمسة أو عشرة مدمجة مندمجة ملفوظة في معنى واحد.

من الأكيد سوف ندركها بهيئة معنى واحد، وهنا يطرح هذا السؤال كيف أصبحت المعانى العشرة معنى واحداً؟ فهل يمكن أن يكون الواحد عشرة والعشرة واحد؟

نعم يمكن فإن العقل لديه القدرة على كبس المعاني ودمجها يصهرها ويصوغها في معنى واحد ويقول معنى واحد يفعلها عبر الدمج والتركيب يدمجها ويكبسها ويضغطها في معنى واحد ويقول (الإنسان)، وهذه الكلمة ـ الإنسان ـ إذا أراد العقل أن يحلل معناها الوحداني ويفككه ويفسره سوف يقول هو جوهر نام حساس متحرك بالإرادة مدرك للكليات وهكذا تصبح معان عديدة وإن كانت بالنظرة الأولية البسيطة واحدة.

## الإنسان والمخلوقات الأخرى:

إن الكثير من أحكام وآثار طبيعة الحيوان هي موجودة في الإنسان، فإن هناك بحوثاً طبية كثيرة تجرى في الحيوان ثم تجرى في الإنسان، كما أستفيد هذا كثيراً عند أختراع بعض الأدوية، فإنها تجرى وتجرب أول وهلة على الحيوان ثم بعد ذلك أعطيت إلى الإنسان لوجود أجزاء مشتركة بين طبيعة الحيوان والإنسان.

وأيضاً هناك أجزاء مشتركة بين طبيعة الإنسان والنباتات وهناك كثير من التجارب أجريت في النبات قبل أن يجروها في الإنسان، من قبيل الأحماض والإنزيهات أو الخلايا كيف تنمو وغير ذلك.

فإذا نجحت الجراحة في النباتات أجروها على الإنسان، وهذه علوم تجريبية، بل أكثر من ذلك فإن هناك طبيعة مشتركة بين الإنسان والجهاد، مثل العناصر الأولية للفلزات أو المعادن كالحديد مثلاً ما هي خواصه فيعرفون خواص هذا المواد في بدن الإنسان، أو أن المادة في الإنسان توصل الكهرباء أم لا وكثير من التجارب، لأنهم شاهدوها في الجهاد أو أن المادة عازلة عن الكهرباء، وعن الحرارة، فكذلك يشاهدوها في بدن الإنسان، والسبب أنه بين الجهاد والإنسان جهات اشتراك حقيقية فيرتبون عليها آثار في العلوم التجريبية.

### الملائكة والإنسان:

أيضاً هناك جهات مشتركة بين المَلَك والإنسان، فالعقل موجود في كليهما، فإن الإنسان لديه قوة الفهم والعقل العملي والقلب، إذن حقيقة الملكية أو الملك موجودة في الإنسان، وهذه الحقيقة قد تفتر أو تشتد كمالاً وهذا الأشتراك في الطبايع ليس بياناً شعرياً أو خيالياً أو تمثيلياً، والمهم تفسير هذه الظاهرة وسببها الذي مر بنا من أن هناك حقائق مشتركة

أو أن هناك أجزاء مشتركة والتي نستطيع أن نسميها بالترادف العقلي أو نسميها بصناعة التحليل والتركيب.

ففي جملة من الآيات القرآنية تشير إلى أن هناك جملة من الأمم السابقة المختلفة والذين يكفرون بأنبيائهم كانوا يطالبونهم ويطالبون الباري تعالى بأن يرسل مع الأنبياء ملائكة من قبيل قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَكُ مَلَكَا لَجَعَلْنَكُ رَجُ لا وَلَلْبَسَنَا عَلَيْهِم مَ لَيُلْبِسُونَ ﴾ ".

ومفاد الآيه أنه لو كانت الحقيقة الملكانية موجودة في الرسول فهي لا تكون بمفردها موجودة بل تكون هناك أجزاء أخرى أيضاً موجودة معها من الحقائق، وذكر العلامة المجلسي على في تفسير هذه الآية:

أن فيها إشارة صريحة إلى أن في الأنبياء من الحقيقة الملكانية. بل ليس الحال يقتصر على الأنبياء فقط بل سائر ذوي العقل واللب من البشر فيهم درجة ودرجات مختلفة من الحقيقة الملكانية كما أشار إلى ذلك أمير المؤمنين المنهم من أن الإنسان غرز فيه العقل والشهوة، فإن رجح وسيطر عقله على شهوته كان أفضل من الملائكة، وإن رجحت فيه الشهوة وسيطرت فهو أضل من الحيوانات، لأن الحيوانات شهوة بلا عقل فهو إذن أضل من الحيوانات.

ويبين الله أيضا أن حقيقة البهيمية والغرائزية موجودة في الإنسان، والحقيقة الملكانية أيضاً موجودة في الإنسان، وحينئذ إرادة الإنسان هي سيدة الموقف فإن تغلبت شهوته على عقله فشهوته أشد شهوائية وشراسة من شهوة الحيوانات لأنها تغلبت على العقل، وإن تغلب عقله المزاحم بالشهوات فعقله أقوى من عقل الملك، وهذا البيان ليس بياناً شعرياً أو

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام: الآية ٩.

بياناً نثرياً أو بياناً تخيلياً، بل هذه حقائق من وجود الترادف أو وجود الأجزاء المشتركة في أجزاء الحقيقة وتكشف بتوسط صناعة التحليل وصناعة التركيب.

وهذه صناعة علمية مهمة جداً، فأنك تدرك معنى وحداني للشيء أو للإنسان مثلا ولا تلتفت إلى أن هذا المعنى الوحداني مأخوذ فيه عدة من المعاني هي أصوله الجنسية وأجناسه وأنواعه الفوقية التي بني عليها، من قبيل أن الإنسان حيوان ناطق، فكيف يكون هو معنيين إثنين مع أن الإنسان معنى واحد. ولكن بتوسط قدرة العقل وخلاقيته يدرك أن الإثنين يساوي الواحد المجموعي، وعشرة أجزائية تساوي معنى واحداً مجموعياً كما هو الحال في معنى الصلاة (وأقيموا الصلاة) والتي تعني النية، والتكبير، والقيام، والقراءة، والركوع، والسجود، والتشهد، والركعة الأولى، والركعة الثانية و...، كل هذا المركب الوحداني صار معنى واحداً.

ومن أراد أن يخوض في بحث المعارف، وبحث الحقائق، ويأنف من تحليل المعاني فمن الأفضل له أن لا يخوض في هذه البحوث. لأن بحوث المعارف، والمعاني، والحقائق لا بد فيها من تحليل، وتفسير، وتفكيك، وتبيين الترادف العقلي.

والعقل عنده هذه القدرة أي قدرة دمج المتكثرات، وكبسها، ومزجها في معنى واحد، وهذه البحوث مؤثرة في البحث والمنهج العلمي حتى في فقه الفروع، فإذا أريد البحث عن عنوان معين، فهل يقتصر في البحث عنه باللفظ أم بمرادفاته اللفظية أم لابد من البحث والتنقيب في مرادفاته العقلية أيضا بحسب الآثار المترتبة على المعنى فضلاً عن مرادفاته الوجودية وهو نظام أوسع في البحث العلمي.

وهذا الذي ذكرناه كله لا يتمّ بدون صناعة التحليل والتركيب وإلا فالأمر يكون

صعباً في البحوث كلها، سيما في بحث المعارف. فلا ينبغي لنا أن نحبس الألفاظ والمعاني بالمعاني المتبادرة في الوهلة الأولى أي المعاني بالمبادئ والأمثلة المادية والحسية، بل نترك المبادئ ونأخذ بالغايات من المعاني، وهذا الأمر ليس يجري في بحوث المعارف فقط بل في الأبحاث الفقهية أيضاً فيجب أن يكون بحثاً موزوناً بالموازين وبالقواعد لا بالاقتراح ولا هلوسة ذوق بحسب المشتهيات، بل بالموازين وبالقواعد التي ليست هي خصوص الألفاظ ولا مرادفاتها اللفظية بل لا بد من التوسع إلى مرادفاتها العقلية.

فإذا لم تكن لدينا شامة، وباصرة عقلية، نشم من خلالها الأجزاء العقلية فلا يمكن لنا أن نخوض في المباحث العقلية أو المعارف، ولا تكن أيها الباحث حبيس الحس، أو البساطة العفوية في المعاني، فإذا كنت كذلك إذن فأسترح في مكانك، ولا تخض مع الخائضين، وإذا كان لديك نفس وباع أن تشمشم أو تدرك تلك المعاني فسوف تفككها، وتحللها وتفصلها شيئاً فشيئاً، وحينئذٍ خض مع الخائضين في هذه الأبحاث.

فلا نكونن أسراء الأصوات والألفاظ. فهذا اللفظ غير هذا الصوت بل له صوت أخر وتفعيلة صوتية أخرى.

في الحوارات التي تكون بين المؤمنين والسلفيين، أو مع أصحاب الفلسفات الغربية، ومن يتلبس بلباس الحداثة والتجدد وهلم جراً، التي هي الأثواب الجديدة في الفلسفات الغربية يأتي هذا الاعتراض على منهج التحليل والتركيب في المعاني فتراهم يقفون عند السطح ويقولون هذه أذواق وهلوسة وما شابه ذلك. نعم الهلوسة والتذوق والتشهي ليس بالمنهج الصحيح، وهذا أمر سليم ولكن بينها أي بين تفريط السطحية وإفراط الهلوسة خيارات منهجية وطرق موازين أخرى.

بل نكون فيها من المدققين أو من المحققين أو من الفاحصين وطريق ثالث ورابع وخامس وهكذا. إن البعض يقول كيف يتم الإستدلال والربط بشيء هو غير مرتبط بالمدعى. أنظر كيف يأتيك بأدلة، وكأن الارتباط بالإستدلال فقط وفقط بأصوات الألفاظ المتشابهة. نعم صوت اللفظ موجود في الدليل وهذا هو الإستدلال المتين والمحكم ولكن إذا كان يضم إليه شيء من التحليل في المعنى فحينئذ هل يكون هناك نوع من التذوق والتشهي والإستدلال الشعري أو التمثيل، كلا. بل في الحقيقة الإستدلال الحقيقي هو التحليلي المنهجي الذي يقف ويتبع قوالب المعاني وليس المعاني في السطح الظاهري وإنها المعاني في السطح العميق.

#### نزهونا عن الربوبية:

ومن باب المثال المحقق التستري صاحب قاموس الرجال، قال ":إن حديث: «نزهونا عن الربوبية وقولوا فينا ما شئتم ولن تبلغوا كنهنا» "، هو حديث موضوع، ونحن بحثنا بحثاً أستقرائياً يسيراً جداً فوجدنا ثمانية طرق لهذا الحديث، في حين يقول التستري لا سند، ولا مصدر له.

ولو سلمنا أن هذا الحديث غير موجود أصلاً، أليس هناك مرادفات عقلية لهذا الحديث، وليست المرادفات تحصر في المرادفات اللفظية أو اللغوية ـ كما عرفنا سابقاً ـ بل هناك ترادفان أوسع باباً ومفتاحاً من الترادف اللفظي اللغوي ألا وهما: الترادف العقلي، والترادف الوجودي الأرتباطي، وهما أعظم في فتح باب الأستدلال والدليل، ومن المرادف العقلي لهذا

<sup>(</sup>١)الأوائل للشيخ التستري.

<sup>(</sup>٢) البحار ج٢٦ / ٢ ح١، مشارق أنوار اليقين: ٦٩.

الحديث هو الحديث الوارد عن جابر بن عبد الله الأنصاري حيث يقول: قلت لرسول الله يَجْالِينَ: أول شيء خلقه الله تعالى ما هو؟. فقال: نور نبيك يا جابر ، خلقه الله ثم خلق منه كل خير ...

وهذا يعني أن الصادر الأول هو النبي على ثم خلق الله عَزَّ وَجَلَّ الأشياء مشتقة من نور النبي على النبي على الله وهناك قاعدة عقلية مفادها إن المعلول لا يحيط بالعلة ولو كانت علة في وساطة الفيض أي ما به الوجود لا العلة الأولى ما منه الوجود، لأن المعلول متقوم بالعلة، إذن المعلول الذي خلق بتوسط الواسطة في الفيض مهما أراد أن يبلغ كنه علته في الفيض لا يصل إليه، هذا المعنى نفسه هو معنى وقولوا فينا ما شئتم عدا الربوبية والإلوهية ولن تبلغوا كنهنا، فبينهما ترادف عقلي وليس ترادفاً لفظياً، فإن الترادف العقلي يحتاج إلى تحقيق واجتهاد ولا يحتاج إلى كسل وسطحية وسذاجة. بل يحتاج إلى عمق تحليل بقواعد وقوالب فإذا أستطاع الإنسان أن يحلل أكثر فسوف يصل إلى أمور كثيرة من المرادفات العقلية فضلاً عن باب الترادف الوجودي.

### الاستفاضة المعنوية:

إن الأستفاضة المعنوية هي غير التواطيء اللفظي، إن الكثير من الكتاب ممن له موقعية في العقائد، والفكر يقول: لا تواتر في الشيء الفلاني، فأي تواتر ينفيه، هل التواتر في اللفظ أم التواتر في المعنى، هب أنه لا تواتر في المعنى موجود، ولا تواتر لفظي ولكن ما هو مقصودك من نفي التواتر المعنوي، يعني أي معنى تنفي تواتره تمام حدود المعنى أو بعض أجزاء المعنى

<sup>(</sup>١) تفسير الآلوسي ج١: ٥١، السيرة الحلبية ج١: ٥٠، ينابيع المودة للقندوزي ج١: ٥٤، الفجر الصادق لجميل صدقي الزهاوي: ٢٩٥، البحار ج١٥: ٢٤، الباب (١) ح: ٤٣، ج٢: ٢٢، ح: ٣٧.

من أجناسه العديدة الأعلى فالأعلى مما يشترك معه في جزء وجهة من المعاني، أنظر كيف يتسع بحث التواتر المعنوي أو الاستفاضة المعنوية. فهذه قواعد وقوالب في عالم المعنى.

#### الترادف الوجودي:

مثال آخر، قد يكون هناك ترادف معنوي ولكن لا في جزء ذات المعنى بل في المعاني الألتزامية. لأن اللوازم دائماً تحيط بالمعنى سواء التلازم المعنوي أو الوجودي، شبيه الشمس والمنظومات الشمسية، وهذا نوع من الترادف للمعنى لا يعرف، فهناك نوع هائل ومهول وكبير من الترادف للمعنى وهو الترادف الوجودي وهو أوسع من الترادف المعنوي العقلي.

إذن أي تواتر معنوي أنت تنفيه. هل تنفي التواتر المعنوي من هذا القبيل.

إنَّ الناظر بنظرة سطحية للروايات والآيات لا يلتفت إلى هذه الأقسام الوسيعة من التواتر، بل الذي يلتفت إليه هو المجتهد لا المحقق فقط، الذي هو مجتهد حقيقة لا أسماً، والمحقق حقيقة لا أسماً.

لأنَّ عالم تفصيل المعاني وترابطه الوجودي عالم كبير ومهم وهو يصب في بحث المنطق وبحث المنطق وبحث المنهج وبحث الاستدلال ولا ربط له بالأصوات، بل بالمعاني ومنظومة الارتباطات الوجودية. وهي بحوث مهمة ومفيدة وضرورية ونافعة في التفسير والمعارف والعلوم الدينية وحتى في فقه الفروع، وهي مضبوطة بقوالب، وقواعد علمية.

## أقسام الوحي:

هناك أقسام للوحي أشار إليها القرآن الكريم لابدَّ من الأحتفاء بها وهذا الحديث هو في سياق التعرف على حقيقة أبلاغ الوحي للرسل أو لسيد الرسل' وحقيقة الكتاب الإلهي والكلام الإلهي، ومن تلك الأقسام التي أشار إليها القرآن الكريم ما يلي:

### القسم الأول: الوحي:

وهو ما أشار إليه في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلاَّ وَحْياً أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابِ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾ (١٠).

وهذا القسم فيه نوع من التوسعة ونوع من الإطلاق وعدم التقييد، والوحي هو الإشارة، والإلهام، والإيهاء الخفي للكلام الإلهي "، فالوحي بنفسه هو المعنى المرموز، وبعبارة أخرى، الذي دلالته تكون خفية فالدال يكون خفياً والدلالة تكون خفية، فالخفاء في الوحي ليس في الدلالة فقط بل في ذات وجود الشيء الدال على الدلالة. فمثلاً نحن لا ندرك أصوات كثير من الموجودات ثم لو أدركناها لما علمنا هذا الصوت دال على ماذا ؟!.فتارة الخفاء يكون في الدال وأخرى في الدلالة.

إذن للدال على المدلول خفاء كثير ومن هنا فالوحي فيه خفاء في الدال وفيه خفاء في الدلالة. القانى: التأييد:

فالتأييد ـ أيضاً ـ هو نمط ومنحى من الوحي، فعن أبي عبد الله الله: وإن رسول الله ٢

<sup>(</sup>١) سورة الشورى: الآية ٥١.

<sup>(</sup>٢)قال الكسائي: وَحَى إليه بالكلام يحي به وحياً، وأوحى إليه وهو: أن يكلمه بكلام يخفيه عن غيره / تهذيب اللغة للأزهري (٥/ ٢٩٦). والوحي في اللغة: إنها هو ما جرى مجرى الإيهاء والتنبيه على شيء من غير أن يفصح به/ غرر الفوائد ودرر القلائد (٢/ ٢٠٥).

وقال الراغب الأصفهاني: فأمر وحي: هو ما يكون بالكلام على سبيل الرمز والتعريض. (المفردات في غريب القرآن: ٥١٥) وقال أيضاً: الوحي: الكلمة الإلهية تلقى إلى أنبيائه وأوليائه، يقال وحي.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية ٨٧.

كان مسدداً موفقاً مؤيداً بروح القدس لا يزل ولا يخطئ في شيء مما يوسوس به الخلق، فتأدب بآداب الله.....(۱).

وعن المفضل بن عمر، عن أبي عبد الله قال: سألته عن علم الإمام بها في أقطار الأرض وهو في بيته مرخى عليه ستره، فقال: يا مفضل، إن الله تبارك وتعالى جعل في النبي على خسة أرواح: روح الحياة فبه دبّ ودرج وروح القوة فبه نهض وجاهد، وروح الشهوة فبه أكل وشرب وأتى النساء من الحلال، وروح الإيهان فبه آمن وعدل، وروح القدس فبه حمل النبوة فإذا قبض النبي التقل روح القدس فصار إلى الإمام، وروح القدس لا ينام ولا يغفل ولا يلهو ولا يزهو والأربعة الأرواح تنام وتغفل وتزهو وتلهو وروح القدس كان يرى به".

وعن عمار الساباطي قال: قلت لأبي عبد الله الله الله عند الله الأئمة ؟. قال: كمنزلة ذي القرنين وكمنزلة يوشع وكمنزلة آصف صاحب سليمان، قال: بها تحكمون؟ قال: بحكم الله وحكم آل داود وحكم محمد الله ويتلقانا به روح القدس ...

ومن الطبيعي أن روح القدس درجات كما في الروايات من أن الإمام الله إذا ولد أيد بدرجة من روح القدس وإذا تشهد أو سجد وقرأ جملة من الأذكار ضوعف له في روح القدس وإذا مات الإمام الذي قبله ضوعف له في روح القدس أكثر.

ومن باب تقريب الفكرة نذكر هذا المثال، إن الطفل الرضيع لو أتيت له بثدي غير

<sup>(</sup>١)لكافي للكليني ج١: ٢٦٦.

<sup>(</sup>٢)الكافي للكليني ج١: ٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٣٩٨.

ثدي أمه فإنه لا يرتضع منه ويعرض عنه أما إذا أتيت بثدي أمه فنراه يرتضع منه ويتقبله لأنه يدرك الوجود الخاص للثدي من والعدم، وإلى ذلك يشير الحديث الشريف إن الطفل يولد على فطرة التوحيد يعني يدرك الوجود المطلق من إدراك ذاك الوجود المقيد فيدرك وجود الله المطلق بالوعي والإدراك الذاتي والفطري للباري تعالى، وهذا الأمر موجود حتى في الطفل الصغير، فالعقل النظري يدرك الوجود والعدم وإذا بلغ الصبي درجة التمييز الذي هو العقل العملي يقوم بالتمييز بين الخير والشر، وبين الحسن والقبيح، وهناك درجة زائدة، ومزاج وذوق عقلي إذا بلغ الصبي أشده ورشده يزداد في العقل ثم لا يزداد له إلا بمقدار العلم أو العمل ليورث علماً، فإن:

«أعقل الناس أطوعهم لله سبحانه» (() « وأعقل الناس من أطاع العقل الناس من أطاع العقلاء» (() « أعقل الناس أنظرهم في العواقب» (() وغير ذلك من الأحاديث الشريفة.

فهذه درجات وزيادة في العقل الإنساني بقدر ما يكتسب من درجات وعلم وإدراك وما شابه ذلك، أما في المعصوم فيزاد له في روح القدس بتعبير «وأيدناه بروح القدس».

فإن روح القدس له شأن كبير كما سيأتي بيانه إن شاء الله تعالى.

#### القسم الثالث: الفطرة:

إِن الله عَزَّ وَجَلَّ يفطر المخلوق على شيء معين، فكل بني الإنسان في دائرة البديهيات

<sup>(</sup>١)عيون الحكم والمواعظ لعلي بن محمد الواسطى: ١١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣)موسوعة أحاديث أهل البيت عَلَيْ ج٧: ٢٩ / ٧٨٨٩.

لهم عصمة في البديهية سواء البديهيات التي في جانب العلم أم التي في جانب العمل، فبمقدار البديهيات أو اليقينيات أو ما قرب منها الفرد البشري معصوم، أي استثماره في هذه الدائرة، وهناك دوائر أوسع، ودوائر أكثر (قد يخطئ الإنسان فيها وقد يصيب) ولكن في ظل هذه الدائرة نفسها الإنسان معصوم، ولو أفترض عدم إستعصام الإنسان في هذه الدائرة لما أمكن الإنسان أن يستكشف أي شيء أصلاً، فهذه الدائرة فيها عصمة، وهذه العصمة المحدودة في كل أفراد الإنسان وجدت بسبب أيجاد الله تعالى الفطرة في الإنسان: ﴿وَجَهَتُ اللَّهِي فَطَرَ النَّاسَ وَجَدِي لِلَّذِي فَطَرَ النَّاسَ وَجَدِي اللَّهِ اللَّهِ فَاطِر السَّمَوَاتِ عَلَيْهَا لا تَبْدِيلَ لَخِلْقِ اللهِ قَلْل الدّينُ الْقَيِّم ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿ فِطْرَةَ الله قَ فَاطِر السَّمَوَاتِ عَلَيْهَا لا تَبْدِيلَ لَخِلْقِ الله قَ فَاطِر السَّمَوَاتِ وَالأَرْض ﴾ ".

أما إذا كانت هذه الفطرة التي هي بدرجة محدودة في بقية أفراد الإنسان إذا أوجدها الباري تعالى في فرد إنساني بنحو وبدرجة واسعة جداً فالمساحات النظرية عند البقية سوف تكون بالنسبة له بديهية. ومن هنا سوف تكون عصمته وسيعة، فها ندركه نحن بتوسط الأدوات النظرية فهو يدركه بتوسط البديهيات.

مثلاً هناك فرق بيننا وبين بعض الحيوانات في بعض دائرة البديهيات، فعند الإنسان بديهيات لا تدركها الحيوانات، ربها تكون مبهمة ومجملة ومحجوبة عنها، في حين أن دائرة البديهيات التي عندنا تختلف عنها بالنسبة إلى المصطفين بالاصطفاء الإلهي درجات بل فيها

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام: الآية ٧٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الروم: الآية ٣٠.

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر: الآية ١.

بين المصطفين أنفسهم الحال متفاوت كما في قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ ٱلرَّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ ﴾ ''.

حيث يوسع الباري لهم الفطرة والبداهة، وهناك أمثلة كثيرة على ذلك، مثلاً علماء الرياضيات عندهم من البديهيات الرياضية أكثر من عامة الناس.

فالإنسان بتوسط العلوم يدرك أمور بدرجة الضرورة أكثر من بقية الناس، لأنه زيد له في العلم، فالضروريات الخاصة الموجودة عند العلماء كالضرورات في الفقه، أو في علم الكلام، وما شاكل ذلك تغاير الضرورات التي عند عامة المسلمين مساحة بل تغاير الضرورات التي عند عامة المسلمين مساحة بل تغاير الضرورات التي عند عامة المؤمنين دائرة، لأن الفقيه - مثلاً - يدرك أموراً بتوسط علمه في الفقه بدرجة الضرورات لا يدركه عامة الناس، وكذلك المتكلم، أو المفسر، أو المحدث.

وهذا الأمر ليس بالمستغرب وليس بالعجيب من أن البديهيات والضروريات تسع بحسب ما للإنسان من علم. وبالإمكان أن يكون هناك إنسان مفطور على العلم بكل الأشياء.

### إنك لعلى خلق عظيم:

عن أبي إسحاق النحوي قال: دخلت على أبي عبد الله الله الله عنه فقول: إن الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَمَا أَدب نبيه على محبته فقال: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ ثم فوض إليه فقال عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَمَا اللهُ مُ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ الله فقال: ثم قال وإن نبي الله فوض إلى على وائتمنه فسلمتم وجحد الناس فوالله لنحبكم أن تقولوا إذا قلنا وأن تصمتوا إذا صمتنا ونحن فيها بينكم وبين الله عَزَّ وَجَلَّ، ما جعل الله

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٢٥٣.

٨٠.....مقامات النبي عليه والنبوة

لأحدٍ خيراً في خلاف أمرنا".

وفي رواية أخرى عن فضيل ابن يسار قال سمعت أبا عبد الله على يقول لبعض أصحاب قيس الماصر: إنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ أدب نبيه فأحسن أدبه، فلما أكمل له الأدب قال: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾، ثم فوّض إليه أمر الدين والأمة ليسوس عباده، فقال عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَمَا آتَاكُمْ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾، وإن رسول الله ' كان مسدداً موفقاً مؤيداً بروح القدس، لا يَزِلُّ ولا يُخطئ في شيءٍ مما يسوس به الخلق، فتأدب بآداب الله...".

وهذا دليل على علم رسول الله على معلومة، سواء كانت هذه الأفعال كلها والتي هي عند الآخرين مجهولة في حين عند رسول الله على معلومة، سواء كانت هذه الأفعال فعلاً فردياً أو فعلاً روحياً أو بدنياً أو سياسياً أو عسكرياً أو اقتصادياً أو اجتماعياً أو أسرياً، وفي أي صعيد من الأصعدة فإن أفعاله: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾، بل أفعاله على خلق عظيم حتى مع الملائكة والجن، بل حتى مع المرئيات وغير المرئيات.

ولذلك نلاحظ في العلوم الحديثة تنظم هذه العلوم أخلاقيات معينة مع البيئة، مثلاً بيئة المعادن لا بد أن يكون هناك خلق معين مع هذه البيئة بمعنى أن لا يدمر هذه البيئة، فالغاز ـ مثلاً ـ الذي يرتفع إلى طبقة الغلاف الجوي، يجب أن يكون للإنسان خلق معين حتى مع الثروة الحيوانية لكي لا تباد الحيوانات كالثورة السمكية بل وحتى النباتية، فإن الإنسان

<sup>(</sup>١)الكافي ج١: ٢٦٥ ح ١.

<sup>(</sup>٢)الكافي ج١: ٢٦٦.

## عصمة الأنبياء في الوحي تلقيا وإبلاغا......

إذا كان مدمراً لكل هذه البيئات فبالتالي سوف تنعدم هذه الدورة في الطبيعة كلها.

إذن نُحلق الإنسان لابد له من نظام معين مع دورة الطبيعة كلها من جمادات ونباتات ومعادن وحيوانات، وليس فقط مع الفرد والمجتمع والأسرة والروح، ومن هنا نلاحظ أن خلق الإنسان يتسع ويرتبط ويتصل مع كل ما يحيط به.

فَ ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾، يعني أن خلق النبي عَنِي عظيم جداً عند الله عَزَّ وَجَلَّ في كل مجال سواء في تعامله مع الماء أم في تعامله مع الحيوان أم التراب أم الروح أم العبادة، وفي تعامله مع الله عَزَّ وَجَلَّ، أم في تعامله مع الأسرة، أم المجتمع، أم الزوجة، أم المرأة، أم القبيلة، أم السياسة، إلى ما شاء الله من الكائنات والأكوان فإنه باب مفتوح كبير: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾.

لذلك يقول الإمام على في قوله تعالى ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾، إن هذا برهان وبيان عقلي على صلاحية الرسول على للتشريع، يعني هو مفطور على محاسن ما يرضي الله عَزَّ وَجَلَّ وعلى الكهال، ولذلك يقول على عندما كمل خلق النبي على نزلت هذه الآية ﴿ وَمَا آتَاكُمْ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ ﴿ ونزل أيضاً: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسْوَةٌ كَسَنَةٌ ﴾ ﴿ ...

إذن إبلاغ الرسول على للم للم الله، وموارد سخطه يكون بخلقه العظيم والكريم نفسه، ولذلك ورد في رواية عن أحد زوجات النبي الله عندما سئلت عن خلق رسول الله فقالت:

<sup>(</sup>١) سورة الحشر: الآية ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب: الآية ٢١.

كان خلقه القرآن يرضى لرضاه ويسخط لسخطه<sup>(۱)</sup>. مع أن ذلك وصف ليوميات وتفاصيل التعايش الخاص لحياته في المنزل.

وهذا أمر بديهي يلمسه كل من يتعايش معه على كأنه لا يرى فرقاً بين القرآن المتلو والقرآن المجسم أمامه، في حركاته وسكناته، والقرآن كما نعلم لا يختص بالأوامر، والنواهي، والحكم، وما شابه ذلك، بل يشمل حكماً وملاحماً وأمثالاً ومواعظاً وأنباءات وبشائر، فتراه ينبأ عن الجنة وعن تفاصيلها وعن النار وعن تفاصيلها وغير ذلك.

ومن هنا فإن الإنسان يلمس فيه على تعامل وتعاطي هذا الفعل الخاص، وكيف أن له صلة معينة بآثار في عرصات يوم القيامة وكيف أن له صلة بمقامات في الجنة، وعن أخبار الدركات التي في النار، وكيف أن له صلة بالملائكة والجن، وكيف أن له تداعيات في أمواج المجتمع، وكيف أن له صلة مع العدو والإنذار منه، وهذه الأبواب كلها مقررة في القرآن الكريم، فخلق النبي على هو القرآن كل القرآن: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾، وهذا نوع من الوحي.

#### عالم النحل والنمل المعقد:

وقد أستعمل القرآن الكريم مفردة الوحي في قوله تعالى: ﴿ وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَنْ الَّخِذِي مِنْ الْجِبَالِ بُيُوتاً وَمِنْ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ \* ثُمَّ كُلِي مِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ فَاسْلُكِي سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلاً ﴾ ".

<sup>(</sup>١) كنز العمال للمتقى الهندي ج٧: ٢٢٢، ح ١٨٧١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: الآية ٦٨ ـ ٦٩.

إن نفس هذه الفطرة البالغة العظمة في النحل من بناء البيوت وأخذ رحيق الزهور وغير ذلك هذا النظام بالنسبة للعلوم البشرية يعتبر نظاماً معقداً جداً، ونظاماً مذهلاً ودقيقاً بفارق كبير عن نظام فعل البشر، هذا النظام المذهل ليس موجوداً في النحل صدفة بل فطره الله عليه وكذلك أيضاً نظام وقوانين النمل هكذا، وكلاهما من جنس الحشرات، وفي دراسة أجروها عن النمل في كالفورنيا وهي محافظة وليست مدينة بلغ عدد النمل في خلية واحدة أكثر من عدد السكان بستة عشرة مرة، هذه خلية موجودة في هذه المحافظة، وتعتبر مدينة كاملة للنمل حيث يوجد فيها كل ما موجود في المدن الطبيعية من شرطة وعمال وخدم وحرس وجنود وملكة وغير ذلك.

أنتقلت هذه الخلية من جحر إلى جحر رغم المخاطر الموجودة، وفي زمن قياسي معين، بحيث لو أراد الآن علماء الإدارة والتخطيط والهندسة لنقل هذه المحافظة ـ كالفورنيا ـ فقد يحتاج إلى سنين عديدة من التقدم العلمي والأزدهار الحضاري كي يستطيعوا أن يصلوا إلى هذه الهندسة الإدارية الموجودة في عالم النمل، وهذه أمثلة من الوحي الفطري، ومن ثم فإن هذا الخلق العظيم: (لعلى خلق عظيم)، هو نفسه وحي ولكن من نمط آخر من الوحي، ومن هذا الباب ما ورد لدينا كثيراً في أحوال أهل البيت الميالا كيف أنهم يعلمون برضا الله وسخطه بالرضا والسخط الحاصل في نفوسهم الشريفة.

## علم الإمام عليه السلام:

وقد وردت روايات مفادها قولهم المينا إذا شئنا علمنا أن الله قد شاء وإذا سخطنا علمنا أن الله قد سخط من سخطنا، وهذا ليس بعجيب أو بعيد، أليس كل ما حكم به العقل حكم به الشرع، طبعاً العقل بحسب دائرة البديهيات لو حكم على أمر أنه حسن فأنه

يستكشف منه أن الله حكم بأن هذا أمر حسن، بحيث لا يخالجك إرتياب في كون رأي العقل في البديهيات معصوم، ولكن الإنسان والفرد العادي معصوم في دائرة ضيقة بخلاف أولئك الذين اصطفاهم الله وطهرهم فإنهم معصومون في دائرة فطرية وسيعة، لأنه مقتضى تركيبة الله ين المصطفاء، كما نعتهم القرآن: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمْ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (١)، وهذه الخلقة الفطرية الطاهرة هي قسم من أقسام الوحي.

فإذا كانوا مطهرين وأبعد عنهم الرجس فلا محالة سوف تكون ميولهم ميول حق ونشأتهم نشأة حق، وإذا شاءوا علموا إن الله قد شاء.

فعن أبي بصير قال: سمعت أبا جعفر الله يقول: في صاحب هذا الأمر سنة من موسى، وسنة من عيسى، وسنة من يوسف، وسنة من محمد عليه ...

فأما من موسى فخائف يترقب، وأما من عيسى فيقال فيه ما (قد) قيل في عيسى، وأما من يوسف فالسجن والغيبة، وأما من محمد على فالقيام بسيرته وتبين آثاره ثم يضع سيفه على عاتقه ثهانية أشهر فلا يزال يقتل أعداء الله حتى يرضى الله عَزَّ وَجَلَّ، قلت وكيف يعلم أن الله تعالى قد رضي؟ قال: يلقي الله عَزَّ وَجَلَّ في قلبه الرحمة".

وهذا نوع من الوحي غير التكليم، ويغاير مجيء ملك، ويغاير الوحي بالسماع، ويغاير الكلمة المدونة في ألواح المنزلة. فإن هذه الفطرة المصطفاة نفسها هي قسم من أقسام الوحي، وهو من قبيل قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ و: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمْ

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب: الآية ٣٣.

<sup>(</sup>٢) إكمال الدين وتمام النعمة للصدوق: ٣٠٨.

الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحاً وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ "، وفي تفسير العياشي عن هشام بن سالم قال: سألت أبا عبد الله على عن قول الله عَزَّ وَجَلَّ: إن الله أصطفى آدم ونوحاً فقال: هو آل إبراهيم وآل محمد على العالمين فوضعوا أسماً مكان أسم".

وفي رواية أخرى: وآل محمد فمحوها وتركوا آل إبراهيم وآل عمران ٣٠٠.

وفي بعض قراءات التفسير عندهم قراءة أبن عباس (وآل محمد). والمهم هذا الاصطفاء هو أنه نحو من أنحاء الوحي. وهنا يقول الميرزا القمي: أن الله تعالى إذا عبد نبيه الله بواسطة إلهام الفطرة من دون نزول وحي من جبرائيل الله وإتيان كلام وأمثله، فيقال: إنه أطاع الله جزماً، فإن العقل الفطري فينا في دائرة صغيرة نظير الإلهام فيه الله في دائرة واسعة بوسع أفق الدين ".

فأحد أقسام الوحي الفطرة الإلهية، وهذا ما تبينه الآية الكريمة وهي قوله تعالى: ﴿ فِطْرَةَ اللهِ النَّبِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ الله ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ ﴾ ".

وهناك أرتباط وثيق بين أحكام وطبيعة ونظام الفطرة والدين، فإذا كنت تريد أن تعلم الدائرة المركزية في الدين ما هي فأستطلع الفطرة، وفي العصر الراهن كثير من أحكام الفطرة

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية ٣٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير العياشي ج١: ١٦٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١٦٩.

<sup>(</sup>٤) القوانين للقمى ج٣: ١١.

<sup>(</sup>٥) سورة الروم: آية ٣٠.

التي يتوصل إليها البشر غير المسلمين وعند أتباع الديانات ما دامت هي أحكام فطرية إذن هي أحكام دينية، لأن الدائرة المركزية في الدين هي الفطرة (كلما حكم به العقل حكم به الشرع) وهو نظير ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾، فكما أننا خلقنا على التمييز، نميز قبح الظلم عن حسن العدل، وقبح الكذب عن حسن الصدق، وقبح الخيانة عن حسن الأمانة، والوفاء والإحسان ومكارم الأخلاق، فهذه خطوط عامة وإدراكات أجمالية ندركها ونعلم بأن الشرع أحكامه حتماً على طبق هذه الفطرة. وهذه الفطرة إذا كتب لها أن تكون وسيعة في كل الأفعال الفردية والإجتماعية والسياسية والأدارية والروحية والفكرية وغيرها من المجالات فسوف تصبح ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيم ﴾.

#### القسم الرابع: التسديد أو اللطف:

القسم الرابع من أقسام الوحي هو التسديد أو اللطف كما في قوله تعالى: ﴿ كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ وَالْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُخْلَصِينَ ﴾ (()، حيث نزلت في شأن النبي يوسف هيئ ولكن في المقابل قال تعالى في شأن أهل البيت هيئ : ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمْ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾.

فلو لاحظنا هذا التعبير القرآني والفرق بين (لنصر فه عن السوء) وبين (يصرف السوء عنه) ، ففي التعبير الثاني ـ يصرف السوء عنه ـ يعني أن السوء مقبل على النبي يوسف النبي وسف وليس أن النبي يوسف النبي مقبل على زليخة وإنها السوء يقبل على يوسف أي (لنصرف عنه السوء)، وهذا التعبير نفسه في آية التطهير (ليذهب عنكم الرجس) يعني ليذهب الرجس

<sup>(</sup>١) سورة يوسف: الآية ٢٤.

وليس ليذهبكم عن الرجس، والإذهاب بمعنى الأبعاد، فليس ليبعدكم، وإنها ليبعد الرجس عنكم، فهو ـ الرجس ـ مقبل فيبعده عنكم.

وهذا دليل على أنهم هم في ذواتهم مطهرون، فالباري عَزَّ وَجَلَّ يريد لهم طهارة وعصمة مستمرة واقية عن أن تلبسهم جاهلية المحيط من مدلهات الدنس والنجس، وكما ورد في زيارة الإمام الحسين المن المجاهلية بأنجاسها ولم تلبسك من مدهمات ثيابها»، لأن البيئة، وعوامل الضغط السياسي والعسكري، والأسري والتربوي، تشكل كلها عوامل ضغط أخرى قد تلبس الإنسان المدلهات أو قد تنجس الإنسان، فهم لَهُمُ لا معصومون حتى مع هذه العوامل بتسديد وتأييد رباني، وهذا لا يعني أن الله اصطفاهم بحسب ذواتهم فقط بل: ﴿ إِنَّ اللهَ اصْطَفَاكِ وَطَهَّرَكِ وَاصْطَفَاكِ عَلَى نِسَاءِ الْعَالَمِينَ ﴾ اصطفاء وتطهير عن المحيط، وإصطفاء ثان بإفاضة الكمالات التي تتعالى على صفات الآخرين، أي مرحلة كاملة من الاصطفاء والتطهير، علاوة على المرحلة الذاتية، فالذات نفسها مفطورة على الطهارة وعلى العصمة وعلى التسديد، وهناك مرحلة أخرى وهو التسديد والتأييد عن تنجيس الجاهلية أو المدلمات أو أدلهام المدلهات من الجاهلية، والروح المسددة لا توحي إلا إلى الأرواح الطاهرة: ﴿ . . . وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا... ﴾ .

فالفعل هو الوحي، والمفعول به هو النبي عَيَّالَةَ والموحي هو الله عَزَّ وَجَلَّ، والموحى هو الله عَزَّ وَجَلَّ، والموحى هو الروح الأمري، وقد يكون الشيء الموحى هو الكلام كما في: ﴿ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة الشورى: الآية ٣.

فيكون إيحاء جبرائيل بمثابة من إيحاء الله، وجبرائيل يوحي كلام الله أو معاني وأصوات وكلمات، ولو دققنا في الآية الكريمة: ﴿ . . . وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا . . . ﴾ ''، فهذا الروح الذي (من أمرنا) ليس هو وسيط يوحي، كلا بل هو بنفسه موحى، ونظير ما في قوله تعالى: ﴿ . . . وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا . . ﴾ ''، أي أوحينا إليك القرآن فالقرآن موحى ومتعلق للوحي أو كما يوحى إليه الكلام.

وكما أوحي إلى أم موسى عدة أوامر إلهية حيث قال تعالى: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّ مُوسَى أَنْ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي الْيَمِّ وَلا تَخَافِي وَلا تَحْزَنِي إِنَّا رَادُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنْ الْمُرْسَلِينَ ﴾ ".

فقد أوحي إلى أم موسى ستة أمور وهذه الستة يعبر عنها بالشيء الموحى، وعلى ضوء ذلك إذا نظرنا إلى قوله تعالى: ﴿ . . . وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا . . . ﴾ ، نرى أن هذا الشيء الموحى نفسه هو : ﴿ . . . رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا . . . ﴾ ، وهذا قسم من أقسام الوحي، وهو أن تجعل روحاً من عالم الأمر تغرز في روح النبي وذات النبي عَيَالِيّه.

وهذه الروح هي الروح الأمري وهذه الروح نفسها لها عدة تفسيرات وتعريفات في الآيات القرآنية وتفسيرها، كما في سورة الدخان: ﴿ حم \* وَالْكِتَابِ الْمُبِينِ \* إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ

<sup>(</sup>١) سورة الشورى: الآية ٥٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى: الآية ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة االقصص: الآية ٧.

عصمة الأنبياء في الوحى تلقيا وإبلاغا......

إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيم ﴿ أَمْراً مِنْ عِنْدِنَا إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ﴾ ".

# القسم الخامس: الروح الأمري إلقاء في الذات المصطفوية:

وفي سورة النحل: ﴿ يُنَزِّلُ الْمُلائِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ ﴾ ٣٠.

وكما في سورة القدر: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ \* لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَلَيْلَةُ الْقَدْرِ خَلَيْلَةُ الْقَدْرِ خَلَيْلَةُ الْقَدْرِ خَلِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلِّ أَمْرٍ \* سَلامٌ هِيَ حَتَّى مَطْلَع الْفَجْرِ \* ﴾.

وكما في سورة غافر: ﴿ يُلْقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ ﴾ ٣٠.

وقد وردت روايات عديدة عن أهل البيت الميقيل أن الروح الأمري أعظم من جبرائيل وميكائيل وعزرائيل وأسرافيل، وليس من جنس الملائكة، فعن أبي بصير أنه سئل الإمام الصادق المين قلت: جعلت فداك ليس الروح جبرئيل، فقال: جبرئيل من الملائكة والروح خلق أعظم من الملائكة أليس الله يقول تنزل الملائكة والروح ".

## عظمة جبرئيل وكره اليهود له:

هذا مع ما لجبرئيل من العظمة، فهو الذي قلب قرى قوم لوط عاليها سافلها: ﴿ فَجَعَلْنَا عَالِيهَا سَافِلُهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِنْ سِجِّيلٍ ﴾ "، وغير ذلك من العذاب الإلهي نزل على

<sup>(</sup>١) سورة الدخان: الآية ١ ـ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: الآية ٢.

<sup>(</sup>٣) سورة غافر: الآية ١٥.

<sup>(</sup>٤)بصائر الدرجات للصفار: ٤٦٢..

<sup>(</sup>٥) سورة الحجر: الآية ٧٤.

يد جبرئيل، ولهذا ترى أن اليهود تكره جبرئيل: ﴿ قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوّاً لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللهَّ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدًى وَبُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ \* مَنْ كَانَ عَدُوّاً للهَّ وَمَلائِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجُبْرِيلَ وَمِيكَالَ فَإِنَّ الله عَدُولُ لِلْكَافِرِينَ ﴾ (اللهُ وَمِيكَالَ فَإِنَّ الله عَدُولُ لِلْكَافِرِينَ ﴾ (اللهُ وَجِبْرِيلَ وَمِيكَالَ فَإِنَّ الله عَدُولُ لِلْكَافِرِينَ ﴾ (اللهُ وَجِبْرِيلَ وَمِيكَالَ فَإِنَّ الله عَدُولُ لِلْكَافِرِينَ ﴾ (اللهُ عَدُولُ اللهُ عَدُولُ اللهُ عَدُولُ اللهُ عَدُولًا للهَ اللهُ عَدُولُ اللهُ عَلَى اللهُ عَدُولُ اللهُ اللهُ عَدُولًا للهُ اللهُ الله

وقد روي أن أبن صوريا وجماعة من يهود أهل فدك، لما قدم النبي الله المدينة سألوه... فقال أبن صوريا: خصلة واحدة إن قلتها آمنت بك، وأتبعتك، أي ملك يأتيك بها تنزل الله لك، قال: جبريل، قالوا: ذلك عدونا ينزل بالقتال والشدة والحرب، وميكائيل ينزل باليسر والرخاء، فلو كان ميكائيل هو الذي يأتيك آمنا بك... ".

وفي رواية أخرى: لأن ميكائيل كان يشد ملكنا، وجبرئيل كان يهلك ملكنا فهو عدونا لذلك ".

فجبرئيل هو مظهر جبروتي ومظهر مددي رحماني لله عَزَّ وَجَلَّ، فإن كلمة جبرئيل مشتقة من جبران أي يجبر ما نزل من العوالم، فإنَّ عالم الجبروت فوق عالم الملكوت وفوق عالم الناسوت، والتجبر من العظمة، ولا يخفى أن أسم جبرئيل يتضمن جملة من صفات الأسماء الإلهية ولذلك يصفه الباري به (المكين ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ \* ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ \* مُطَاعٍ ثُمَّ أُمِينٍ ﴾ والمكين هنا من المكنة والقدرة، مع إضافة ذلك إلى أسم الباري ﴿عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ ﴾، يعني المكانة والقدرة التي أعطيت لجبرئيل من هذا الأسم الباري ﴿عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ ﴾، يعني المكانة والقدرة التي أعطيت لجبرئيل من هذا الأسم

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٩٧-٩٨.

<sup>(</sup>٢) التبيان للطوسي ج١: ٣٦٤، تفسير الرازي ج٣: ١٩٤.

<sup>(</sup>٣)البحارج٩: ٢٨٧.

<sup>(</sup>٤) سورة التكوير: الآية ١٩ ـ ٢١.

عصمة الأنبياء في الوحي تلقيا وإبلاغا.......

الإلهي الذي هو صاحب العرش وهو الله سبحانه وتعالى.

وكذلك وصف جبرئيل الشيخ بشديد القوى كما في قوله تعالى: ﴿ عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَى ﴾ هو ذُو مِرَّةٍ فَاسْتَوَى ۞ وَهُوَ بِالأُقْقِ الأَعْلَى ﴾ (()، فإنه ورد في التفسير أن: ﴿ شَدِيدُ الْقُوَى ﴾ هو جبرئيل، أي القوي في نفسه وخلقته، و ﴿ ذُو مِرَّةٍ ﴾ أي ذو قوة وشدة في خلقه، وعن الكلبي: ومن قوته أنه أقتلع قرى قوم لوط من الماء الأسود فرفعها إلى السماء، ثم قلبها، ومن شدته صيحته لقوم ثمود حتى هلكوا (().

بل توجد لدينا روايات أن جبرائيل عندما تمثل للنبي محمد عَلَيْ ملا ما بين المشرق والمغرب وهذا كناية عن أن كل عالم المادة هي محل قدرة وتصرف لجبرئيل الملا.

ومن الطبيعي أن عزرائيل وميكائيل وأسرافيل هم أيضاً كذلك، فهم إذن جنود الله لهم تعلق بكل عالم المادة.

ومن باب تقريب هذا الموضوع، مثلاً يقال الجسم الدنياوي الأصلي في الإنسان هو مادة طاقة بحسب علوم الفيزياء أو علوم الطبيعيات أو علوم الروح الجديدة، فالبدن الطاقي هو الذي تتعلق به الروح وبتوسطه تتصرف هذه الروح في البدن الغليظ، فالبدن الطاقي يكون هو الواسطة بين مراتب الروح وبين البدن الغليظ، وبواسطة الأجهزة الحديثة عرف أن شكل هذا البدن الطاقي كالبخار.

وهذا ما نجده في البحوث الفلسفية والعقلية السابقة، من أنهم شاهدوا من خلال

<sup>(</sup>١) سورة النجم: الآية ٤.

<sup>(</sup>٢) البحارج ٦ : ٩ - ٣٠ ، التبيان ج ٩ : ٢٨٨ .

المكاشفات أو بتوسط الأجهزة الحديثة أن بدن الإنسان الدنياوي هو روح بخاري وشكله كشكل السحب أو السحاب الأبيض الغليظ، وهذا البدن يتولد ويفرزه الدم، ولكن هذه الطاقة غير مرئية بأعيننا إلا من خلال الأجهزة الحديثة، أو المكاشفات أو غير ذلك.

وهذا ما يسمى بـ (الأكتوبلازم)<sup>(۱)</sup>، وجبرئيل أيضاً له تعلق بالمواد الطاقية غير المرئية اللطيفة ومن ثم يتعلق بالمادة الغليظة وهذه المواد والطاقات السابحة في الفضاء الجسماني منتشرة في كل النجوم والكواكب والأرض والمجرات، والعلم لم يكتشفها مع أنها تملأ الشرق والغرب، بل حتى عزرائيل كما في الروايات أن له حضور في كل نقطة من نقاط الأرض، وكذلك أسرافيل وميكائيل، لايقتصر على الأرض فقط بل يشمل الكواكب والمجرات والمنظومات الأخرى وتمام الفضاء السماوي.

وفي رواية أخرى عن أمير المؤمنين الله والروح غير الملائكة".

ثم إن قوله تعالى (ينزل الملائكة بالروح) يشير إلى أن عروج ونزول الملائكة يتم بتوسط الروح الأمري، وإذا كان نزول الملائكة يتم بتوسط الروح الأمري، والنزول أسهل من العروج، فكيف بعروجها.

إذن العروج والنزول الذي تنمكن به الملائكة في ليلة القدر أو في آن من الأنات أن تعرج الملائكة إليه في يوم كان مقداره كذا هو بالروح الأمري. وهو المشار إليه بعنوان: ﴿ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا ﴾، وهو الذي يقول عنه الإمام الصادق الله: خلق والله أعظم من

<sup>(</sup>١) وهي المادة التي خلق منها الإنسان حسب هذه المقولة.

<sup>(</sup>٢) البحارج ٢٥: ٦٤، الكافي ج١: ٢٧٤.

### عصمة الأنبياء في الوحي تلقيا وإبلاغا......

جبرئيل وميكائيل وقد كان مع رسول الله عَبُّالله يَجبره ويسدده مع الأئمة من بعده ١٠٠٠.

وفي رواية أخرى: ملك منذ أنزل الله ذلك الملك لم يصعد إلى السماء كان مع رسول الله على وهو مع الأئمة يسددهم"، أو (وأنه فينا)". وقد أشير إلى ذلك في آية الشورى وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلا الإِيمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُوراً نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾ أي أن الروح الأمري يجعله تعالى نورا يهدي به من تعلقت بهم المشيئة الإلهية أي المصطفين لذلك كما في آية فاطر (ثم أورثنا الكتاب).

#### فاطمت عليها السلام وليلت القدر:

وورد أيضاً في رواياتنا أنها هي ليلة القدر، فعن زرارة عن حمران قال: «سئلت أبا عبد الله هي عما يفرق في ليلة القدر هل هو ما يقدر الله فيها؟. قال: لا توصف قدرة الله إلا أنه

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ٤٧٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٤٧٧ ، الكافي ج ١ : ٢٧٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة النساء: الآية ٥٩.

<sup>(</sup>٥) شرح نهج البلاغة لأبن أبي الحديد ج١٦:

قال: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ فكيف يكون حكيها إلا ما فرق، ولا توصف قدرة الله سبحانه لأنه يحدث ما يشاء، وأما قوله ﴿لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ﴾ يعني فاطمة على وقوله: ﴿ تَنَزَّلُ اللَّائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا ﴾، والملائكة في هذا الموضع المؤمنون الذين يملكون علم الله عمد المبيد والروح روح القدس وهو في فاطمة » ( ) .

فإذا كانت فاطمة هي ليلة القدر وولية الأمر على حدرواية أبي بكر فهذا يعني أن الأمر التكويني نفسه في: ﴿ إِنَّهَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾، وولي الأمر يعني صاحبه الذي يختص بالروح الأمري ﴿ أَطِيعُوا الله وَ أَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾، والرسول له ارتباط بالله عَزَّ وَجَلَّ من رسالة وغير ذلك.

إذن نبوة الوحي، وهكذا (وَأُولِهَ ٱلْأَمْرِ) أيضاً لهم أرتباط مع الله عَزَّ وَجَلَّ بتوسط الروح الأمري. فهي طائفة كلها لله عَزَّ وَجَلَّ، فإن الإنسان لديه غريزة الشهوة والغضب ولديه روح العقل وروح الخيال، وأما المعصوم فأحد أرواحه هو الروح الأمري، وهو ـ الروح الأمري ـ جنس عالم الإبداع والأمر وليس من عالم الملائكة، وكذلك الملائكة ليس من عالم الأمر، فإن الملائكة لهم جسم لطيف له أجنحة كما هو مفاد الآية الكريمة: ﴿ جَاعِلِ الْمَلائِكَةِ وَرُبَاعَ ﴾ "، ونزول وعروج الملائكة يكون من عالم ملكوت رسموات، ولكن بأجسام لطيفة، أما في الروح الأمري فليس فيه عروج ونزول وإنها كن فيكون.

<sup>(</sup>١) البحارج٥٧: ٩٧.

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر: الآية ١.

ومن خلال هذا يتضح أن هناك إرتباطاً وثيقاً بين روح الأمر وبين ليلة القدر، سواء من جهة نزول الملائكة أو عروجها.

#### تفسير القرآن وحقائقه:

هناك فرق بين تفسير المفسرين وحقائق معاني القرآن، وهذه ضابطة ميزانية بالغة الأهمية في علوم القرآن، ولهذا يجب أن لا نخلط بين هذين أي تفسير المفسرين وحقائق معاني القرآن، فيجب علينا أن لا نحمل القرآن الكريم النتاج البشري، إن تفسير المفسرين مهما بلغ يكون من محدودة قدرة بشر، وفكر بشر، وإستنتاج بشر، بينها حقائق معاني القرآن الكريم شيء آخر.

لأن المفسرين على طول التاريخ يعني إلى عشرة قرون بها فيهم ابن العربي الصوفي كانوا يفسرون سبع سموات بنمط هيئة بطليموس إلى أن جاء العلم الحديث وأبطل فكرتهم، إلا أن بعض الكتاب المثقفين المعاصرين الذي ليس لهم باع في علم الفيزياء والعلوم الأخرى زعموا بطلان دعوى القرآن الكريم أن السموات سبع.

وهناك من يظن أن السبع سموات هي نظرية بطليموس والحال أنه لا صلة بين نظرية بطليموس في السموات السبع مع ما يذكره القرآن الكريم أو الإنجيل أو التوراة أو الكتب السماوية الأخرى كصحف آدم وصحف إبراهيم إلا محاولة من بطليموس لتفسيره هذه الحقيقة لسبع سموات التي تذكرها الكتب السماوية.

إذ بطليموس ولد بعد التوراة، فإن فكرة السبع سموات في ذهن بطليموس جاءت بسبب تعاليم السماء لا أن تعاليم السماء هي متأثرة به.

وقد أشار بروفسور أسكتنلدي في الفيزياء ـ صاحب كتاب «على حافة العالم الأثيري»

وقد ألفه قبل ما يقارب القرن وعنده تخصص في عالم الأرواح أيضاً - أن نظرية السبع سموات هي ليست نظرية بشرية أصلاً، بل هي من تعاليم الكتب السهاوية فقط، ثم يقول ونفسر السهاء الثانية والثالثة... بمعنى كرات أثيرية غير مرئية بالنسبة لنا بل مواد ألطف، وبغض النظر عن أن هذا التفسير صحيح أو لا والمهم أنه يدلي بتفسير آخر ولكن لا يتنكر لمقولة سبع سموات الموجودة في التوراة والإنجيل والفرقان، وهو عالم فيزيائي كبير.

وهذه حقيقة هامة أنه لا الفلكيون ولا المنجمون ولا الفيزيائيون ولا علماء الطبيعة اكتشفوا أن السموات هي سبع، أو عشرة، أو واحدة أو أكثر أو أقل، بينها الكتب السهاوية أتفقت على أن السموات سبع.

وقد حاول بطليموس أن يفسر السهاوات السبع بأنها أجسام شفافة كقشور بصل والقشرة الأخيرة فيها المنظومة الشمسية وزحل ثم الشمس والقمر.

يعني حاول أن يقسم سباعية السموات بحسب المرئيات في الساء، وهذا مثال لاختلاف قدرة البشر في تفسير حقائق معاني الوحي فينبغي أن لا نحمل القرآن الكريم على النتاج البشري، وإن كثيراً من المثقفين لا تخصص لهم في علوم كثيرة ومع ذلك نراهم يتحدثون في نتائج تلك العلوم الكثيرة مع أنهم يتنادون بالتخصص وهم لا يعملون بالتخصص ولا يراعون المهنية التخصصية في البحوث.

فتراه يفتي لك في الفيزياء وتارة يفتي لك في النجوم وأخرى في تاريخ العلوم مع أنه لا باع له في ذلك ثم يأتي ويريد أن يحاكم القرآن الكريم بتلك العقلية والمعلومات المحدودة له، وهذه جهالات يضمها إلى جهالات وما يستنتج من هذه الجهالات يريد أن يأتي بها ويحاكم على وفقها القرآن الكريم، وتاريخ العلوم مهم جداً ليعتبر الباحث كيفية تطور الفكر البشري من سطح درجة إلى أخرى وأنه لاينتهي الأفق لإدراك الحقيقة عند حد ويقارن ذلك مع بيانات ومعطيات الوحى.

فهناك فرق بين العلم نفسه وبين تاريخه، ألم يوجد هناك تاريخ علم الطبيعيات، كما هناك علم أصول الفقه والقانون وعندنا علم أصول الفقه والقانون وعندنا أيضاً تاريخ علم الفقه والقانون، حتى نعرف هذا العلم من أين بدأ ومن أين أسس وكيف مر بأدوار وما شابه ذلك.

إذن بطليموس جاء بتفسير هذه النظرية وهو لا يعلم هي سبع سموات أو غير سبع وظل هذا التفسير مستمر إلى زمن الشيخ البهائي الله أو المرحوم المجلسي أو غيرهم من الأعلام، ومن المسلمين وغيرهم، في حين أن هناك إشارات في الروايات إلى ما في سورة الصافات والملك، من قبيل قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ زَيَّنَّا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَجَعَلْنَاهَا رُجُوماً لِلشَّيَاطِينِ... ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا زَيَّنَّا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِزِينَةٍ الْكُواكِبِ \* وَحِفْظاً مِنْ كُلِّ لِلشَّيَاطِينِ... ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا زَيَّنَّا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِزِينَةٍ الْكُواكِبِ \* وَحِفْظاً مِنْ كُلِّ لَشَيْطَانِ مَارِدٍ ﴾ ".

حيث صرح فيهما بأن كل ما تشاهدوه من كواكب ومجرات ونجوم هي زينة للسماء الدنيا التي هي السماء الأولى، وهذا يدحض رؤية ونظرية بطليموس، وهذا ما أكده الإمام الرضائل على ما جاء في تفسير القمي.

<sup>(</sup>١) سورة الملك: الآية ٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات: الآية ٦ ـ ٧.

والكثير من الشبهات لدى البشر أمام منهاج السهاء ناشئة من خطأ القراءة للنص الوحياني وفق قناعات علمية خاطئة، وهذا ليس تعصباً لمنهاج السهاء ولكن منهاج السهاء منهاج علمي مفتوح على الحقيقة اللامتناهية لا منهاج قناعات محبوسة على أفق محدود، شعار السهاء شعار علمي لكن شريطة أن يكون هناك تفهم فاحص باحث منفتح أمام الاحتهالات الواسعة وإنصاف علمي لا تعصب جهالات على قناعات محبوسة، فيأتي بعض الباحثين ويستشكل على سيد الأنبياء على بأنه متأثر بنظرية بطليموس، وأن هذا من تزريق أو تأثير البيئة التي كان فيها سيد الأنبياء ومن ثم على القرآن الكريم. وهذه استنتاجات مغلوطة وجهولة عن الاطلاع على تاريخ النظريات العلمية في العلوم وعن مقارنتها بتراث الوحي السهاوي.

## تأسيس الأنبياء والأوصياء لعلوم البشر:

هناك نظرية أخرى وعقيدة علمية أخرى وهي موجودة في روايات أهل البيت الميقيلا، أن تأسيس كل علم بشري بدأ من الأنبياء والأوصياء الميقيلا وهذا عكس ما يدعونه هؤلاء من أن الأنبياء يتأثرون بقومهم، ولو بحثوا في تاريخ العلوم لتبين لهم أن تأسيس العلوم بدأ على يد الأنبياء وأوصياء الأنبياء، وهذا ما بينه ثلاثة من الأعلام في كتبهم وهم:

السيد حسن الصدر في كتابه تأسيس الشيعة، وذكر أن علوم الإسلام التي تفتقت في الأمة الإسلامية كان الواضع الأول لها هم أئمة أهل البيت الميت وهذا إنجاز قيم ولطيف. ٢ ـ السيد محسن الأمين العاملي في كتابه البارع الفخم الفاخر أعيان الشيعة، حيث ذكر في بداية كتابه هذا كيفية تأسيس أئمة أهل البيت الميت في ومن بعدهم شيعتهم للعلوم الإسلامية وهذا مهم في تاريخ الحضارة الإسلامية، وفي تاريخ مساهمة المسلمين في العلوم البشرية والحضارة البشرية والحضارة البشرية والحضارة البشرية والحضارة البشرية والحضارة البشرية التي مصدرها أئمة أهل البيت الميت ا

٣- المحقق أغا برزك الطهراني في كتابيه (الذريعة) أو (الطبقات علماء الإمامية)، حيث بين في كتابه الذريعة أن تأسيس العلوم في الإسلام بدأ من أئمة أهل البيت المهملاك ، مما نبع هذا الازدهار الذهبي للأمة الإسلامية.

### مؤتمر باریس:

في السبعينيات الميلادية تقريباً عقد مؤتمر في باريس بحضور عشرات البروفسورية ومن مختلف أقطار ودول العالم، وكانوا كلهم من أصحاب النظريات وما شابه ذلك، وشارك فيه السيد موسى الصدر، وكان هذا المؤتمر حول الإمام الصادق المؤتمر وكان هذا المؤتمر حول الإمام الطاحة الفرنسية وترجم إلى الكيمياء، وكيف خدم البشرية وقد طبعت مقالات المشاركين باللغة الفرنسية وترجم إلى اللغة العربية والفارسية.

إن لكل علم تعريف جامع وله موضوع كلي ومحمول كلي، وله قضية كلية تسمى تلك القضية الكلية المتشرة في قضايا العلم بالحيثية الكلية وهذه القضية الكلية تسمى مفتاح العلم.

هذا ما ييّنه أمير المؤمنين الموضوع الكلي لعلمي النحو والصرف حيث يقول (أرفع ضم...) فبين الموضوع الكلي لعلمي النحو والصرف إذ كشف لك عن القضية الكلية ثم بعد ذلك انفتح باب المرفوع وباب المنصوب وباب الأسم وباب الموصوف وهكذا، فأبواب كثيرة تفتح بل ألوف المسائل من المسائل الكلية، وهذا الفتح للقضية والمعادلة الكلية العامة لكل علم و للعلوم إما من نبي أو وصي نبي بل إن منظومة العلوم تتوالد من بعضها البعض لترابط عضوي معادلي بين المعادلات العامة العاد لكل علم كرأس هرم تتولد منه طبقات تتسع ، فالعلم الذي يفتحه الوحي مفتاح لفتح علم هو بدوره مفتاح لفتح علوم عوم

توالدية منه ، وهذا شأن علوم النبي وأهل بيته المنه في الاحاديث والحكمة المروية عنهم في كل مجال وكل باب من العلوم وهي معنى محاسن كلامهم أنه لو علم بها الناس والبشر لاتبعوهم لأنها مفتاح لعلم وهو مفتاح العلوم.

نعم الآن قد توسع في العلوم التوالدية المسهاة بالمواليد وهذا بحث آخر ولكن الريادة والسبق لفاتح هذا العلم المفتاح لبقية العلوم كان بيدهم الميتالية إذن تأسيس تأريخ العلوم البشرية من آدم إلى يومنا هذا هو ببركات الأنبياء والأوصياء الميتالية في وروايات أهل البيت الميتالية مشحونة بهذه المفاتيح لعلوم فاتحة، حتى علم النجوم وعلم الفلك وعلم السحر وحتى العلوم المهنية والفنية والتقنية.

وقد ذكر الشيخ الأنصاري في كتابه (المكاسب المحرمة) جملة من الروايات أن الأنبياء مؤسسون للعلوم البشرية، من قبيل الرعي والزراعة والصناعة والتجارة والخياطة حيث مارسها الأنبياء كنوح وإدريس وسليان وغيرهم.

فعن ريان بن الصلت، قال: حضر عند أبي الحسن الرضائي الصباح بن نصر الهندي وسأله عن علم النجوم، فقال: هو علم في أصله حق وذكروا أن أول من تكلم به في النجوم إدريس الله وكان ذو القرنين به ماهراً، وأصل هذا العلم من الله (٠٠).

وعن يونس قال: قلت لأبي عبد الله الله الله علا: جعلت فداك أخبرني عن علم النجوم ما هو، قال: علم من علوم الأنبياء، فقلت، كان علي بن أبي طالب يعلمه، قال: كان أعلم الناس به ". وإنها نذكر هذا في قبال هؤلاء الذين يقولون بأن عقلية الأنبياء المهالا العلمية أو

<sup>(</sup>١) البحارج٥: ٥٨، ٢٤٥، ح٢٦.

<sup>(</sup>٢) البحار ج٥٨: ٢٣٥، ح: ١٥.

عصمة الأنبياء في الوحي تلقيا وإبلاغا......

التاريخية متأثرة بيئتهم وزمانهم.

## القرآن خصص ذكر الأنبياء لعظمتهم:

فلو لاحظنا التاريخ الذي يستعرضه القرآن الكريم نراه لا يتعرض إلى الملوك ولا إلى شرائح أخرى بشرية، بل يتعرض ويذكر الأنبياء بها هم رواد ورموز ونجوم التأريخ، وإذا تعرض لشخصيات غير الأنبياء من ملوك وفراعنة فهو يذكرهم بها لديهم من تأريخ مظلم فهو يذمهم ويندد بهم ويستقبحهم ،وهذا تنبيها من القرآن الكريم لكون الأنبياء هم صناع الحضارات والرقى والتمدن المتكامل من جوانبه المختلفة.

وهذه القاعدة ـ تأسيس الأنبياء لعلوم البشر ـ مهمة ومدعى عظيم تدل على أن الأنبياء لهم إحاطة بالبيئات لا أنهم يتأثرون بالبيئات وبالتربية العلمية في البيئة القاصرة التي يعيشون فيها، ولذلك كل نبي يأتي بمعجز علمي يتحدى به قدرة العلم الموجود عند أبناء ذلك العصر بل تحديه يتطاول أجيال البشرية اللاحقة إلى يوم القيامة.

### تفسير القرآن بالقرآن:

هناك من تبنى تفسير القرآن بالقرآن كها أشار إليه السيد الطباطبائي وكذلك السيد الخوئي والسيد السبزواري وكذلك من مفسري العامة محمد رشيد رضا صاحب تفسير المنار، وغيرهم كثيرون، ولكن هذا التعبير والعنوان كمنهج فيه مسامحة، لأن هذه القاعدة التفسيرية ليست تفسير القرآن بالقرآن أي أن القرآن يفسر نفسه بنفسه، وإنها هو تفسير البشر بالإستعانة بقدرة فهمهم للقرآن أو تفسير المجتهدين أو المفسرين للقرآن بالاستعانة بالقرائن والدلالات القرآنية بحسب درجة إحاطتهم بمعاني القرآن، وفرق بين أن نقول تفسير إجتهادي للقرآن بجهد بشري إستعانة بالقرآن وبين أن نقول عبارة نحذف منها كلهات

أخرى فتعطي مفاداً آخر، ويتوهم السامع أو القاريء كأنها القرآن تجسد وتمثل، أو يقول أن أقوى تفاسير القرآن الصامت بنطق القرآن نفسه، أو أنا أفسر المصحف الصامت بنفس القرآن الناطق وكأن المفسر أصبح القرآن الناطق، نعم هو حجة ظنية والاستعانة بالقرائن القرآنية الاجتهادية لتفسير القرآن لا تعدوا الظن المعتبر، ولكن لا يرقى ولا يصل هذا إلى درجة حق اليقين وعين اليقين وإن هذا هو التفسير النهائي ولا خطأ فيه.

أحد المفكرين الكبار ـ و لا أريد أن أذكر أسمه لأن النقاش في المنهج وليس النقاش في المنهج وليس النقاش في الأشخاص ـ يعتبر تفسير القرآن بالقرآن حجيته فوق حجية العترة، فنقول له أيها المحقق الجليل هذا ليس تفسير القرآن بالقرآن بل تفسير المجتهد للقرآن بقدرة ظنية بشرية إستعانة محدودة بالقرآن، وهل هذا يرقى إلى تفسير العترة الذين شهد لهم القرآن أنهم يمسون الكتاب المكنون الغيبى ؟!. كلا.

نعم الإستعانة بالقرائن القرآنية بحسب الجهد الظني للمفسر والمجتهد منهج من المناهج صحيحة ولكن لا نعطيها الدرجة الأولى ولايقتصر على هذا المنهج دون معية الثقلين، الآن شخص يتوصل إلى أن الاستصحاب كدليل أصلي عملي حجة وهذا صحيح لكن هل نجعل الاستصحاب مقدم على حجية الخبر الواحد؟!. هذا خطأ ليس معنى أن تتوصل إلى أن الاستصحاب حجة فهذا يكفي، بل لابد أن تعرف رتبة حجية الاستصحاب، فلا بد أن نعرف مراتب الحجج وهو ناموس منهج المعرفة الحقة.

وقد راج أخيراً في الأوساط العلمية المسلك المنهجي الذي يعتبر الخبر الصحيح هو الميزان الأول والأخير، وكأنها حجية الخبر الصحيح تفوق حجية الخبر المتواتر والمستفيض مع أنها قد يتحصلان من الأخبار الضعيفة غير تامة السند بلحاظ وصف طريقها منفرداً.

وعلم الأصول علم بالغ الأهمية وذلك لأنه منطق المعرفة الدينية إذ يعطي للباحث المنظومة والخريطة والتخطيط المنهجي، وقد قرر فيه دراسة وميزانية كل قاعدة من القواعد التي يستنتج بها في العلوم الدينية وإذا عمل بها فسوف لا يلتبس علينا المفهوم في سير الاستدلال والدليل.

### عودة على بدء:

إذن هناك عملية وحي بين الباري تعالى وبين النبي وهو الروح الأمري، فالروح الأمري فأروح الأمري ليس وسيطاً يوحي للنبي عَيَاله وهذا بخلاف: ﴿حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ الأمري ليس وسيطاً يوحي إلى النبي البشر، بإذنه مَا يَشَاءُ ﴾، ففي الروح الأمري لم يعبر عنه أنه رسول أو وسيط يوحي إلى النبي البشر، وإنها الروح الأمري هنا هو نفس متن الوحي بين الباري تعالى وبين النبي عَياله ، ولذلك لم يعبر الباري تعالى مثلاً: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا ﴾ بل: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا ﴾ بل: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا ﴾ بل: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا ﴾ بل: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا ﴾ بل: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا ﴾ بل: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا ﴾ بل: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا ﴾ بل: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا ﴾ بل: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا ﴾ بل: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا ﴾ .

فالفرق واضح إذن بين الآيتين الكريمتين المتناليتين في آخر سورة الشورى، وهذا شأن خاص لنبي الإسلام على الله عبر تعالى بكلمة (إليك) أي خاص لك يا محمد على أن يُكلّمه الله إلا وَحْياً أوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ أوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِي تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُكلّمهُ الله إلا وَحْياً أوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ أوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِي بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ ﴾، مفاده عام لعموم البشر من الأنبياء أو الأوصياء أو الحجج، فالروح الأمري خاص بسيد الأنبياء وخاتمهم (صلوات الله عليه وعلى آله)، ومن هنا جاءت هذه الآية مباشرة بعد تلك الآية وجعل هذا الروح الأمري من عالم الأمر وغرز في ذات النبي على الله عليه وعلى آله الله عليه وعلى آله الله عليه وعلى الله عليه وعلى آله الله عليه وعلى الله النبي عليه وعلى الله عليه وعلى الله عليه وعلى الله عليه وعلى الأمر وغرز في ذات النبي عليه وعلى الله عليه وغرار في ذات النبي عليه وعلى الله عليه وغرار في ذات النبي عليه وعلى الله عليه وغرار في ذات النبي عليه وغرار في ذات الله الله وغرار في ذات النبي عليه وغرار في ذات النبو عليه وغرار في ذات النبو عليه وغرار في ذات النبو عليه وغرار في في المؤالة وغرار في المؤالة وغرار في في المؤالة وغرار في في المؤالة وغرار في المؤالة وغرار في في المؤالة وغرار في في في المؤالة وغرار في في المؤ

١٠٤.....مقامات النبي عليه والنبوة

#### المحكم والمتشابه:

## أمومة آية الروح الأمري:

وفي روايات معارف أهل البيت المنه عتبر هذه الآية ـ وكذلك أوحينا إليك روحاً من أمرنا ـ من الآيات التي لها أمومة ومن المحكمات،: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُن أُمُّ الْكِتَابِ ﴾ ﴿ والمحكمات لها أمومة ولها قيمومة ولها هيمنة، وهناك قواعد في تفسير القرآن الكريم تبتني على منظومة المحكمات على منهج أهل البيت المنه تشكل منهاجاً تفسيرياً، ليس هو منهج التفسير الموضوعي الذي يعني بالموضوع الواحد في ظل سور عديدة في مقابل التفسير التجزيئي، بل تفسير المحكمات في مقابل تفسير المتشابهات، يعني تفسير الآيات التي لها إشراف ولها هيمنة على بقية الآيات أي تفسير طبقات عليا من الآيات لها هيمنة وإشراف وتوضيح لطبقات نازلة وهو يختلف منهاجاً عن التفسير الموضوعي.

إذ التفسير الموضوعي أخذ موضوع من الموضوعات سواء كانت فرعية أو سطحية، فوقية أو أولية، في حين تفسير المحكمات هو تفسير خصوص الآيات التي هي حاكمة ومحكمة على بقية الآيات وحاكمة على بقية الموضوعات، وحاكمة على بقية السور، فتفسير المحكمات يختلف قواعدياً ومنهجياً في علائق الارتباط له مع التفسير الموضوعي، فإن كل آية تشرف على آيات أخرى تكون هذه الآية لها إحكام.

إذنْ منهجية المحكمات وتفسيرها أكثر عمقاً وأكثر دقة ومنهجية منظومياً ونظاماً، فالمهم في التفسير لايقتصر على التفسير الموضوعي بل النظر إلى تفسير المحكمات.

ومثالاً نرى العلامة الطباطبائي على مر بمرحلتين في بناء علميته التفسيرية، المرحلة الأولى

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية ٧.

كتابه الذي طبع مؤخراً وهو تفسير (البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن) وهنا حاول النهاد يكتشف منهج أهل البيت الميه في التفسير، وعلى ضوء هذا المنهج كتب تفسير الميزان، ولكن المشاهد في إستنتاج هذا التفسير ـ الميزان ـ أنه تَمَنُّ حاول أن يكتشف كيف هو تفسير القرآن بالقرآن عند أهل البيت الميها .

وهو شبيه بالتفسير الموضوعي أو بدرجة نوعاً ما متطورة ، لكن هناك من ألتفت إلى تفسير المحكمات كالعلامة الفتوني في كتابه مرآة الأنوار ومشكاة الأسرار والذي يعتبر دورة في مفردات ولغات القرآن الكريم، وقد طبع هذا الكتاب في أول تفسير البرهان بأسم المقدمة.

وممن إلتفت إلى ذلك الفيض الكاشاني في تفسيره الصافي شيئاً ما ودرجةً ما وذلك بسبب مطالسته وممارسته لتفسير الروايات للآيات بتفسير أهل البيت الميقائد.

والحاصل أن هذه الآية التي نحن بصددها تعتبر من الأيات المحكمات الأم ، بمعنى أنها مرجع ومآل ومنتهى لتفسير آيات عديدة. ومن هنا لابد لنا أن نحلل هذه الآية ونبحث عن الجهات والحيثيات والأمور الموجودة فيها.

<sup>(</sup>١)حيث كانت الطبعة الأولى سنة ١٤٢٥ هـ وبستة مجلدات ولم يكن كاملاً بل إلى الآية (٥٧) من سورة يوسف.

<sup>(</sup>٢) وهو الشريف أبي الحسن بن محمد طاهر العاملي وهو من علماء جبل عامل ولد في أصفهان سنة ١٠٧٠ هـ عاش في أصقهان فترة من الزمن ثم هاجر إلى النجف الأشرف، وممن أجازه بالرواية العلامة المجلسي الذي هو - المجلسي - والد زوجة خاله السيد محمد صالح الخاتون آبادي، وهو جد صاحب الجواهر لأم والده، وقيل جده لأمه وليس لأم والده، له ما يقارب (٢١) مؤلفاً ومن أهم مؤلفاته (ضياء العالمين في بيان إمامة الأثمة المصطفين) وطبع مؤخراً.

وقد أثنى على هذا الكتاب الشيخ الأمييني صاحب موسوعة الغدير والسيد عبد الحسين شرف الدين وغيرهم، توفي على في الغري الشريف سنة ١١٣٨ هـ وقيل سنة ١١٣٩ هـ.

إن إرسال الرسول كما مر يعني الوسيط وهذا الوسيط سوف يمكث وإن كان هذا المكوث ليس مكوثاً دنيوياً ولكن بحسب عالم ومعنى الروح، ولكن بطبيعة الحال سوف ينتهي هذا الأرتباط في حين متن الوحي الموحى إلى النبي لا ينقطع بأنقطاع مكث وبقاء الرسول الملكي.

ومن هنا قال تعالى: ﴿ وَلَئِنْ شِئْنَا لَنَذْهَبَنَّ بِالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ (أ) فالوحي هو علم يحصل للنبي عَلَيْ ويطلق على هذا العلم بالوحي، فإن إرسال الملك للنبي هو إحداث علم، ولكن هذا العلم من أي نوع ومن أي نمط أو درجة، فهو غير إرسال الرسول الملك، فإن هذا الرسول الملكي ينقطع إرتباطه وإتصاله وبالتالي فالأرسال سوف ينقطع أيضاً بسبب رجوع ذلك المرسل الملكي والوسيط بين الباري تعالى وبين النبي عَلَيْهِ.

أما الوحي الذي هو بمعنى العلم الحاصل من الوحي باق، نعم لو يشاء الله ذلك لذهب وأزال: ﴿ وَلَئِنْ شِئْنَا لَنَذْهَبَنَّ بِالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾، وهذا ما عبر عنه الإمام الصادق الله عندما قال ـ في بيان حقيقة الروح من عالم الأمر الذي هو متن وحي الكتاب ـ:... لم يصعد إلى السهاء كان مع رسول الله عليه وهو مع الأئمة يسددهم. وفي رواية أخرى (إنه فينا).

وهذا يعني أن أحد أرواح النبي يَنِيَّة هو الروح الأمري، فهو قد زرع وغرز في ذات النبي يَنِيَّة، وسميت الغريزة بالغريزة لأنها تغرز مثل غرز البذرة والشجرة في التراب، وكما في ذات الإنسان فلها أرواح متعددة وقوى متعددة وجواهر مختلفة كما قال أمير

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: الآية ٨٦.

عصمة الأنبياء في الوحي تلقيا وإبلاغا.....

المؤمنين المين المناه الأكبر المؤمنين المالم الأكبر المؤمنين المالم الأكبر المؤمنين المناه المؤكبر المنام المؤكبر المؤمنين المؤلفة ال

فالإنسان كما ركب من عقل وشهوة، وكذلك النبي عَيَّة في قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ النسبة أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا ﴾، أي ركب فيك عالم الأمر والملكوت بهاله من عظمة بالنسبة إلى ذات النبي عَيَّة من ومقتضى - ذلك أن معرفة نفس ذات النبي عَيَّة شيء أعظم من تلك الأرواح، وسوف يأتي أنشاء الله أن الروح الأمري له تعاريف مهولة وعظيمة وكبيرة في سور عديدة من القرآن الكريم.

وهذا الروح الأمري الذي أثبت تكويناً في ذات النبي عَلَيْ جعل كقوة من قوى ذات النبي عَلَيْ جعل كقوة من قوى ذات النبي عَلَيْ فضلاً عن بقية قوى أخرى في ذاته سواء أعظم من الروح الأمري أو أصغر منه، وهذا الروح أو الوحي لم يزايله الله عَزَّ وَجَلَّ عن نبيه ولم يذهب به بعيداً عنه عَلَيْ بل أبقاه في النبي عَلَيْ وهذا نمط للوحي.

## حقيقة الروح الأمري:

وحقيقة هذا الروح الأمري هو الكتاب العزيز بحسب هذه الآية: ﴿ وَكَلَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلا الإِيمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُوراً نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾ ".

وعرف الروح الأمري في الآية أنه نور هادوي وهو كتاب تكويني لا ورقي بنقوش خطوط إعتبارية، وهذا الروح الأمري يورثه الله عَزَّ وَجَلَّ بعد النبي عَيِّلِيَّ لجملة من عباده

<sup>(</sup>١) الوافي للكاشاني: ج٢: ٣١٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى: الآية ٥٦.

المصطفين: ﴿ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُوراً نَهُدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾، وسوف يكون ـ الروح الأمري ـ نبراساً نورياً لبقية من العباد المصطفين وليس كل العباد، بل العباد الذين تتعلق بهم المشيئة الإلهية: ﴿ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾، أي الذين يصطفون ويجتبون ويختارون: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَوْنَ مِبْادِنَا ﴾ ".

ولو كان المراد منه المصحف الشريف الذي هو عبارة عن أوراق ونقوش لكان هذا بيد الجميع، فيقرأه الكافر والمسلم والمؤمن والمنافق وغير ذلك، بينها خصصه تعالى: ﴿ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾، وحسب روايات أهل البيت المها الذي مضمونها مطابق لما هو موجود في الآيات، ولو نتدبر ونتدبر ونمعن النظر على الدوام في مضامين روايات عترة النبي عَبَالِهُ لرأينا أنه مطابقة لما هو موجود في إشارات أو لطائف الآيات الكريمة.

فهناك حقيقة مستمرة وهي من محكمات محاور أعمدة نظام القرآن وهي قوله تعالى: ﴿ يُنَزِّلُ الْمَلائِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ "، وهي أن الروح الأمري لايقتصر إنزاله على خصوص سيد الأنبياء على فقط، بل هنا المخاطب بها أمة الإسلام إلى يوم القيامة، وهي خالدة وحية بعد سيد الأنبياء على ف في يُنزِّلُ الْمَلائِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ ﴾، أي من عالم أمر الله: ﴿ لَهُ الْحُلْقُ وَالأَمْرُ ﴾ "، فله عالم الخلق وعالم الأمر: ﴿ إِنَّهَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً

<sup>(</sup>١) سورة فاطر: الآية ٣٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: الآية ٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الاعراف: الآية ٥٤.

عصمة الأنبياء في الوحي تلقيا وإبلاغا......

أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ ١٠٠، وهذا عالم الأمر.

أما عالم الخلق: ﴿ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿ وَقَدَّرَ فِيهَا أَقْوَاتُهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَاءً لِلسَّائِلِينَ ﴾ ".

# عالم الأمر وعالم الخلق:

وهناك فرق بين عالم الخلق وعالم الأمر، فعالم الخلق تدريجي حسب الآيات المتقدمة، في حين عالم الأمر ليس كذلك بل: ﴿ كُنْ فَيَكُونُ ﴾، يعني عالم الإبداع والملكوت، وهذا الروح الأمري هو نمط ثان من الوحي، وهو تصرف خلق تكويني يوجده الله عَزَّ وَجَلَّ في نبيه ومن ثم يورث هذا التكوين الراقي والعالي إلى عباد مصطفين بعد سيد الأنبياء: ﴿ ثُمَّ نبيه ومن ثم يورث الطفينا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ ".

وكما مر بنا أن حقيقة الكتاب أو القرآن الكريم ليس وجوداً ورقياً أي المصحف الشريف الذي هو نزول القرآن، أنها حقيقته غيبية وملكوتية: ﴿ فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ \* لا يَمَسُّهُ الشَّمُطَهَّرُونَ ﴾ أن يعني محفوظ، فأي قرآن هذا؟!. فهذا المقام من القرآن الكريم ليس هو المصحف الشريف الذي هو تنزيل القرآن، بل هو نفس حقيقة القرآن الذي هو عالي متعالي فهو القرآن ولكنه المحفوظ والمكنون.

<sup>(</sup>١) سورة السجدة: الآية ٤.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت: الآية ١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة فصّلت: الآية ١٠.

<sup>(</sup>٤) سورة فاطر: الآية ٣٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الواقعة: الآية ٧٩.

وهذه الحقيقة المعرفية من الأمور والقواعد المعرفية المهمة التي يجب أن نعرفها ويؤكد عليها القرآن الكريم وأئمة أهل البيت الميالا، لأن هذه القواعد تفتح أبواباً للمعارف ولمعرفة حقيقة دور أهل البيت الميالا فإن دورهم الميالا دور إختصاصي رائد في الأمة الإسلامية لا يسده غيرهم، ولا يقوم بعبأه سواهم، ولا يمكن لأي أحد لا من العرفاء ولا من الصوفية ولا من الخليقة ولا... أن يدعي ذلك: ﴿ لا يَمَسُّهُ إِلاَّ النَّمُطَهَّرُونَ ﴾، هيهات أن يمسه الكل فهو بعيد المنال إلا المطهرون.

قال الشيخ الطوسي في تفسير هذه الآية: ﴿ فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ ﴾، قيل: هو اللوح المحفوظ أثبت الله تعالى فيه القرآن، والمكنون المصون.

وقوله: ﴿ لا يَمَسُّهُ إِلاَّ الْمُطَهَّرُونَ ﴾ قال أبن عباس ومجاهد الضحاك: لا يمس الكتاب الذي في السهاء إلا المطهرون من الذنوب "، وعن الكاشاني: أي لا يطلع عليه إلا المطهرون من الكدورات البشرية"، وكذلك قوله تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ قُرْ آنٌ بَجِيدٌ \* فِي لَوْح مَحْفُوظٍ ﴾ ".

فالمصحف الشريف مقدس عظيم، وهو طرف عند الناس من حبل الله الممدود ولكن الدرجة العليا من القرآن الذي له المجد التكويني أي العظمة والقدرة فهو طرف آخر عند الله لا يمسه الا المطهرون، والمصحف عبارة عن معلومات وشرح لحقيقة موجود غيبي ملكوتي وهو القرآن، وهو الروح الأمري، الروح الذي يحيى به الموتى، فعن الإمام أبي الحسن الأول الله قال: قلت له: جعلت فداك أخبرني عن النبي عن النبين كلهم؟ قال: نعم،

<sup>(</sup>١) التبيان ج٩: ١٠٥.

<sup>(</sup>٢) الأصفى للفيض الكاشاني ج٢: ١٢٥٩.

<sup>(</sup>٣) سورة البروج: الآية ٢١ ـ ٢٢.

قلت: من لدن آدم حتى أنتهى إلى نفسه ؟ قال: ما بعث الله نبياً إلا ومحمد' أعلم منه، قال: قلت: إن عيسى بن مريم كان يحيى الموتى بإذن الله قال: صدقت وسليان بن داود كان يفهم منطق الطير وكان رسول الله ' يقدر على هذه المنازل، قال: فقال: إن سليهان بن داود قال للهدهد حين فقده وشك في أمره: ﴿ فَقَالَ مَا لِي لا أَرَى الْهُدُهُدَ أَمْ كَانَ مِنْ الْغَائِبِينَ ﴾ حين فقده فغضب عليه فقال: ﴿ لأَعَذِّبَنَّهُ عَذَاباً شَدِيداً أَوْ لأَذْبَحَنَّهُ أَوْ لَيَأْتِينِي بسُلْطَانِ مُبينِ ﴾، وإنها غضب لأنه كان يدله على الماء فهذا وهو طائر قد أعطى ما لم يعط سليمان وقد كانت الريح والنمل والأنس والجن والشياطين والمردة له طائعين ولم يكن يعرف الماء تحت الهواء وكان يعرفه وإن الله يقول في كتابه: ﴿ وَلَوْ أَنَّ قُرْآناً سُيِّرَتْ بِهِ الْجِبَالُ أَوْ قُطِّعَتْ بِهِ الأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ الْمَوْتَى ﴾، وقد ورثنا نحن هذا القرآن الذي فيه ما تسير به الجبال وتقطع به البلدان وتحيى به الموتى ونحن نعرف الماء تحت الهواء وإن في كتاب الله لآيات ما يراد بها أمرٌ إلا أن يأذن الله به مع ما قد يأذن الله مما كتبه الماضون جعله الله لنا في أم الكتاب، إن الله يقول: ﴿ وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاءِ وَالأَرْضِ إِلاَّ فِي كِتَابِ مُبِينٍ ﴾ ثم قال: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ فنحن الذين أصطفانا الله عَزَّ وجل وأورثنا هذا الذي فيه تبيان كل شيء٠٠٠.

وهناك وصف آخر للقرآن وكرامة أخرى له التي فيها آثار تكوينية وهو قوله تعالى: ﴿ لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَلٍ لَرَأَيْتَهُ خَاشِعاً مُتَصَدِّعاً مِنْ خَشْيَةِ اللهِ وَتِلْكَ الأَمْثَالُ نَضْرَبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ ".

<sup>(</sup>١) الكافي ج١: ٢٢٦، باب أن الأئمة ورثوا علم النبي وجميع الأنبياء.

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر: الآية ٢١.

وليس المراد من القرآن الذي فيه هذه الأوصاف وخصصوا بوراثته هو المصحف فإنك إن تضع المصحف الشريف على جبل لا تراه متصدعا ولا تراه خاشعاً فهذا طرف آخر من الحبل، وكذلك هناك نزول لحقيقة القرآن يغاير نزول المصحف، وهو النمط الأول من نزول القرآن، النزول الجملي الدفعي لجملة حقيقية تكوينية للقرآن فهذا نمط من الوحي يعني تصرف في ذات النبي الله أي جعل وغرز وإيجاد قوة عظيمة فيه المروح الأمري ﴿ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا ﴾ .

#### الحبل المدود:

إذن هناك آثار كثيرة بينتها الآيات القرآنية في حقيقة القرآن الكريم من الآثار الكونية العظيمة، وتلك الآثار ليست للمصحف الشريف مع عظمته وقدسيته ووجوب التمسك به، فنحن ليس عندنا من القرآن الحبل الممدود طرفاً منه عند الناس إلا المصحف والعترة أما الطرف الآخر فهو عند الله وهو الروح الأمري الذي جعله الله في ذات النبي يَنالِي ثم أورثه الذي اصطفاهم من عباده أهل البيت عَباد الله وهو الروح الأمري الذي جعله الله في ذات النبي عَباد أهل البيت عباد أهل البيت المهرون.

فعن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله عَلَيْهِ إني تارك فيكم الثقلين أحدهما أكبر من الآخر كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض وعتري أهل بيتي لن يفترقا حتى يردا علي الخوض ''.

فقد مثل النبي عَيِّالًا في هذا الحديث عن الثقلين وهما الكتاب والعترة بأنها حبل ممدود، فالكتاب الكريم فيه إتصال بين السماء والأرض، طرف منه عند الناس وطرف منه عند الله

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ج٣: ١٤، مسند أبي سعيد الخدري ١٤.

عَزَّ وَجَلَّ ﴿ ، هذه العندية الإلهية (عند الله) يعني مقام ملكوتي، تلك هي حقيقة القرآن الكريم وهي تتنزل في المصحف كمعلومات وتقارير خبرية عن تلك الحقيقة الغيبية، وقد قرر في علم المنطق الفكري إن للشيء أربع وجودات:

وجود حقيقى أي نفس شخص زيد.

ووجود ذهني مثل صورة زيد في الذهن.

ووجود إعتباري مثل لفظة صوت أسم زيد هذه ليست حقيقة زيد وإنها هو تنزيل. ووجود كتبي، مثلاً عندما تكتب نقش أسم زيد في الورقة، فزيد هنا ليس معنى بل ولاحقيقة زيد، بل هذا تنزيل لحقيقة زيد.

مثلاً عندما تتلفظ وتقول زيد بن أرقم وذكرت زيداً بالصوت، فهذا ليس حقيقة زيد التكوينية بل وجود تنزيلي لزيد وهو وجود صوتي لفظي.

إذن هناك حقائق تكوينية للأشياء وهناك معلومات عنها، وهي درجة ثانية، ودرجة ثالثة الصوت التنزيلي، ودرجة رابعة المنقوش المرسوم والمكتوب المخطوط للأشياء، وكذلك الحال في القرآن الكريم فحقيقته: ﴿ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا ﴾، وهذا الروح بعيد المنال إلا عن العترة لا يمسه إلا المطهرون ﴿ يُلْقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ ﴾ و ﴿ يُنَزِّلُ المُلائِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ ﴾ و ﴿ يُنَزِّلُ المُلائِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ ﴾ و ﴿ يُنَزِّلُ المُلائِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾ و ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾ و ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارِكَةٍ ... أَمْراً مِنْ عِنْدِنَا إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ﴾، فضر ورة وجود العترة هي هذه الحقيقة المستمرة البقاء بعد النبي عَنْدِ التي أشير إليها في آخر سورة الشورى وسورة غافر وأول سورة النحل

<sup>(</sup>١) معاني الأخبار للصدوق: ٩٠.

وسورة القدر وسورة الدخان، لأن علومهم تنزف، وترتفد رفدها ورشدها من حقيقة القرآن العلوي الملكوتية، وتلك الحقيقة لها خواصٌ كثيرة.

إذن الروح الأمري باق إلى يوم القيامة: ﴿ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾، ولذلك فالملائكة عندما تنزل في ليلة القدر تنزل بحقيقة القرآن، وهنا يتضح أنه لولا القرآن لما أستطاعت الملائكة من الهبوط حتى جبرئيل الملي كما مر في سورة النحل والقدر: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ \* لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ \* تَنَزَّلُ المُلائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا الْقَدْرِ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ \* لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ \* تَنَزَّلُ المُلائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِكُلُ أَمْرٍ ﴾ "، أي من عالم الأمر، وفي قراءة أهل البيت المَهَا بكل أمر (الباء) بدل (من).

وأيضاً قوله تعالى ﴿ يُلْقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ "، فعن على أبن إبراهيم قال: روح القدس وهو خاص لرسول الله عَلَيْ والأئمة المَيْكِ ".

وعن أمير المؤمنين الله: وهو روح الله لا يعطيه ولا يلقي هذا الروح إلا على ملك مقرب أو نبي مرسل أو وصي منتجب، فمن أعطاه الله هذا الروح فقد أبانه من الناس وفوض إليه القدرة وأحيى الموتى وعلم بها كان وما يكون وسار من المشرق إلى المغرب ومن المغرب إلى المشرق في لحظة عين، وعلم ما في الضهائر والقلوب وعلم ما في السموات والأرض.

<sup>(</sup>١) سورة القدر: الآية ١ ـ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر: الآية ١٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير القمى: ٥٥٥.

<sup>(</sup>٤) البحار للمجلسي ج٢٦: ٦.

عصمة الأنبياء في الوحي تلقيا وإبلاغا......

#### الكتاب موجود حي شاعر عاقل:

إذن كل الكتاب الكريم مرتبط بهذا الروح الأمري، ولكن هذا الكتاب وهذا الكلام ليس المراد منه الأمواج الصوتية بل هو موجود حي شاعر عاقل، مثل قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهُ يُسَمِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِنْهُ اسْمُهُ المُسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ ﴾ (()، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّهَا الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ وَوَله تعالى: ﴿ إِنَّهَا الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ مَرْيَمَ رَسُولُ اللهِ وَكَلِمَتُهُ ﴾ (()، فنرى أن القرآن أطلق على عيسى أبن مريم الله أنه كلمة الله، وهذا يعني أن الموجود التكويني العظيم الخلقة كلمة إلهية، وإذا كان النبي عيسى الله وهو من أولي العزم كلمة من كلمات الله عَزَّ وَجَلَّ ولم يوصف بإنه كلمة تامة فكيف بالكلمة التامة أولي الكلام التام: ﴿ وَمَّتَتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقاً وَعَدْلاً ﴾ (().

وقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ ( . . وغيرها من الآيات الشريفة.

فمن موارد استعمال القرآن الكريم لمعنى الكلام والكتاب يستعمله في الموجود الحي الشاعر العاقل ويشير إلى ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاءِ وَالأَرْضِ إِلاَّ فِي كِتَابِ

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية ٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: الآية ١٧١.

<sup>(</sup>٣) سورة الانعام: الآية ١١٥.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران: الآية ٣٩.

<sup>(</sup>٥) سورة الزخرف: الآية ٢٨.

مُبِينٍ ﴿ ``، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلا مُبِينٍ ﴾ ``، إذ الذي له وجود حي شاعر عاقل هو الذي يحيط رَطْبٍ وَلا يَابِسٍ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ ``، إذ الذي له وجود حي شاعر عاقل هو الذي يحيط بكل صغيرة وكبيرة، وهذا هو ليس من نمط الأصوات والكلمات اللفظية أوالمعاني المسموعة لأنه ليس من خواصه، وليس نزولاً مفرقاً ونزولاً نجومياً، ومن ثم يتضح أن الوحي الإلهي والوحي النبوي هو على أقسام وعلى درجات، يغاير نوع الوحي الذي يقوم به جبرئيل بالصوت أو بالكلام أو بالتحديث، هناك نوع ونمط وحي هو عبارة عن غرز الروح الأمري، الذي هو من عالم الأمر، غرزه وتكوينه وإيجاده في ذات النبي الله كما تشير اليه الآية الكريمة: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلا الإِيمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُوراً نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ ``.

إذن كم هي عظيمة ذات النبي يَنَيَّ ، بل هي أعظم من الكتاب كله لأن الروح الأمري هو أحد أرواحه يَنَّ التي فيه، فذاته أوسع من الروح الأمري وما الروح الأمري إلا أحد الأمور التي أوحيت إلى ذاته يَنِيَّ .

ولذلك وردت روايات من الفريقين أن القرآن يأتي يوم القيامة بصورة شاب وغير ذلك، من قبيل قول النبي عَيَالَة: يجيء يوم القيامة القرآن كالرجل الشاب (الشاحب) فيقول لصاحبه أنا الذي أسهرت ليلك وظمآت ليلك ونهارك (الله عنه الله عنه عنه الله عنه ال

<sup>(</sup>١) سورة النمل: الآية ٧٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الانعام: الآية ٥٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى: الآية ٥٢.

<sup>(</sup>٤)المستدرك للحاكم النيسابوري ج١: ٥٥٧، مجمع الزوائد للهيثمي ج٧: ١٦٠.

وعن أبي جعفر الله قال: يجيء يوم القيامة في أحسن منظور إليه صورة فيمر بالمسلمين فيقولون: هذا الرجل منا، فيجاوزهم إلى النبيين فيقولون: هو منا، فيجاوزهم إلى الملائكة المقربين فيقولون: هو منا، حتى ينتهي إلى رب العزة عَزَّ وَجَلَّ فيقول: يا رب فلان بن فلان أضمأت هواجره وأسهرت ليله في دار الدنيا وفلان بن فلانٍ لم أظمئ هواجره ولم أسهر ليله، فيقول تبارك وتعالى: أدخلهم الجنة على منازلهم، فيقوم فيتبعونه فيقول للمؤمن: أقرأ وارقه، قال: فيقرأ ويرقى حتى يبلغ كل رجل منهم منزلته التي هي له فينزلها".

وعن أبي هريرة عن النبي عَبِّالله قال: يجيء صاحب القرآن يوم القيامة فيقول القرآن يا

<sup>(</sup>١) الإحكام للإمام يحيى بن الحسين ج٢: ٥٢٦.

<sup>(</sup>٢) الكافي ج٢: ٦٠١..

رب حله، فيلبس تاج الكرامة، يقول يا رب أرض عنه فيرضى عنه (٠٠٠).

وفي بعض الروايات أن المصحف يشتكي من هجرانه أو حرقه. ففي الحديث: ثلاثة يشتكون يوم القيامة: المصحف، والمسجد، والعترة.

يقول المصحف: يا رب حرقوني ومزقوني.

ويقول المسجد: يا رب عطلوني وضيعوني.

وتقول العترة: يا رب قتلونا وطردونا وشردونا....ت

وغير ذلك من الأحاديث والروايات التي يرويها الفريقان فإذا كان المصحف أو القرآن يشهد أو يشتكي فلا بد أن يكون لديه شعور فإذن هو حي وشاعر وعاقل.

## الوراثة الملكوتية لآل النبي عَيِّلَةَ:

ومن خلال الآيات الكريمة والتي مرت علينا سابقاً أن القرآن روح من الأرواح العظيمة من عالم الأرواح من عالم الأمر، وهناك صلة بين نزول القرآن والروح من عالم الأمر: ﴿ تَنَزَّلُ الْـمَلائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلِّ أَمْرٍ ﴾.

وهذا النزول يكون: ﴿ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾، وهذه الجملة كفعل مضارع دال على الأستمرار دال على أنه بعد سيد الأنبياء هناك ورثة وخلفاء: ﴿ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ ﴾، وقد أكد على ذلك القرآن الكريم كقوله تعالى: ﴿ يُلْقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ ٣٠.

<sup>(</sup>١) عيون الحكم والمواعظ لعلى بن محمد الليثي الواسطي: ٢١٤.

<sup>(</sup>٢) الخصال للصدوق: ١٧٥ .

<sup>(</sup>٣) سورة غافر: الآية ١٥.

#### عصمة الأنبياء في الوحى تلقيا وإبلاغا......

وقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ (١٠.

وقوله تعالى: ﴿ يُنَزِّلُ المُّلائِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ ".

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الْأَرْضَ لله يُورِثُهَا مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ ".

وقوله تعالى: ﴿ وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمْ الْوَارِثِينَ ﴾ ".

إذن للقرآن وراثة تكوينية ملكوتية، فإن الوراثة في القرآن ليست بمعنى الوراثة ومن الأعتبارية في دار الدنيا فقط، بل تشمل كل أنحاء الوراثة، من وراثة قانونية إعتبارية ومن وراثة تكوينية، ولذلك نقرأ في زيارة المعصومين المنه السلام عليك يا وارث آدم صفوة الله»، وهذا يعني أن كل ما كان لآدم لله من مقامات غيبية والتي هي أرواح من عالم الأمر، أو لما لآدم من أرواح مجندة من عالم الأمر، وكذلك تجنيد وإخضاع الملائكة لآدم، لم ترتفع وتنقطع إلى الآن من قبيل: ﴿ ثُمَّ قُلْنًا لِلْمَلائِكَةِ السُجُدُوا لاَدَمَ فَسَجَدُوا ﴾ ث، أو قوله تعالى: ﴿ قَالَ يَا آدَمُ أَنْبِئُهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ ﴾ ث، فإن هذه المقامات من تعليم الملائكة مستمرة للمعادلة الإلهية العامة أي جعلت في الأرض خليفة فمقام (خليفة الله) مستمر وله كل هذه الشؤون.

<sup>(</sup>١) سورة فاطر: الآية ٣٥.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: الآية ٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف: الآية ١٢٨.

<sup>(</sup>٤) سورة القصص: الآية ٥.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف: الآية ١١.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة: الآية ٢٣.

وكسجود الملائكة أي طاعتها وخضوعها لآدم الله بها هو خليفة لله تعالى لا ترتفع ولا تزول بموت النبي آدم الله بل يرثها بعده شيت أو هبة الله ثم إلى نوح ثم إلى إبراهيم ثم إلى إسهاعيل وإسحاق ويعقوب وموسى وعيسى إلى أن تصل إلى سيد الأنبياء الله ومن ثم إلى أهل البيت المهالية.

#### إرث فاطمة عليها السلام:

ولذلك فإن احتجاج السيدة فاطمة على أبي بكر في طلب إرثها ليس هو الأرث الشخصي في البعد المالي اليسير كما يصوّره بعض الكتّاب، بل هي ترث مقامات الرسول عليه في الولاية، وهذا ما أعترف به الخليفة الأول بلسانه دون فعله وعمله.

وهو مفاد قوله تعالى: ﴿ مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى ﴾ ، وأول مصداق لأقرب المقربين بالرحم للنبي يَنَا هي السيدة العظيمة فاطمة الزهراء ﷺ ، ولكن: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُوْلِي الأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ ، فهذا مقام آخر مهم وهو مقام الولاية ومنها وراثة الكتاب، ولا أشكال ولا ريب أن القانون الوراثي قانون عظيم ولكن ليس المراد منه مقصوراً على الوراثة المادية الأعتبارية بل يراد به الوراثة التكوينية الاصطفائية أيضاً: ﴿ وَوَرِثَ سُلَيُهَانُ دَاوُودَ ﴾ ﴿ وَ فَهِ بُ لِي مِنْ لَدُنْكَ وَلِيّاً الوراثة التكوينية الاصطفائية أيضاً: ﴿ وَوَرِثَ سُلَيُهَانُ دَاوُودَ ﴾ ﴿ وَعَرِثُ مِنْ الْكِتَابَ اللّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ ﴿ وَلَانَ الْكِتَابَ اللّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ ﴿ وَوَرِثَ شُلُكُانُ الْكِتَابَ اللّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ ﴿ وَوَرِثَ سُلُكُانُ الْكِتَابَ اللّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ ﴿ وَوَرِثَ الْكِتَابَ اللّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ ﴿ وَوَرِثَ مُنْ الْكِتَابَ اللّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ ﴿ وَاللّذِينَ الْكُولَا اللهِ الل

<sup>(</sup>١) سورة النمل: الآية ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة مريم: الآية ٦.

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر: الآية ٣٢.

وهذا تنصيص من القرآن الكريم، أن هذا الوحي وهو القرآن الكريم الذي أوحي إلى النبي سير ثه من بعده الذين أصطفاهم الله: ﴿ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾، والذين أجتباهم الله من سير ثه من بعده الذين أصطفاهم الله: ﴿ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾، والذين أجتباهم الله من نسل اسهاعيل من إبراهيم: ﴿ هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ ﴾ ﴿ وَ هُو اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ ﴾ ﴿ وَ وَكَذَلِكَ يَجْتَبِيكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ وَمِنْ خَرِّيَةٍ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْرَائِيلَ وَمِنَ هُدَيْنَا وَاجْتَبَيْنَا ﴾ ﴿ وَ وَكَذَلِكَ يَجْتَبِيكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِنْ تَأْوِيلِ الأَحَادِيثِ ﴾ ﴿ وَكَذَلِكَ يَجْتَبِيكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِنْ تَأْوِيلِ الأَحَادِيثِ ﴾ ﴿ وَكَذَلِكَ يَجْتَبِيكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ

# مقام النبي صلى الله عليه وآله وسلم:

والذين أجتباهم الله عَزَّ وَجَلَّ من ذرية إبراهيم من نسل إسماعيل الذين هم من بني هاشم وهم ذو القربى قد تعلقت بهم المشيئة الإلهية بأن يرثوا الكتاب بعد النبي عَنَّ حيث بين القرآن أنهم هم المطهرون الذين يمسون الكتاب، ولذلك قال رسول الله عَنَّ : "إني تارك فيكم المثقلين» وهما لم ولن يفترقا: «حتى يردا عليّ الحوض» والتعبير هنا «يردا عليّ» أي على نفس المتقلين» وهما لم ولن يفترقا: «حتى يردا عليّ الحوض» والتعبير هنا «يردا عليّ» أي على نفس الرسول على الله عَزَّ وَجَلَّ، وهذا يعني أن المبدأ والمنتهى والمسؤول والمشرف على الثقلين هو الرسول عَلَيْ الله عَزَّ وَجَلَّ، وهذا يعني أن المبدأ والمنتهى والمول عَلَيْ مَا كُنْتَ تَدْرِي الثقلين هو الرسول عَلَيْ وَبَالتالِي فإن مقام النبي عَنَّ أعظم من القرآن الكريم: ﴿ مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابِ كله مَا الْكِتَابُ وَلا الإِيمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُوراً نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾، فجعل الكتاب كله معلومة من المعلومات التي أودعها الله عَزَّ وَجَلَّ عند النبي عَنَا .

<sup>(</sup>١) سورة الحج: الآية ٧٨.

<sup>(</sup>٢) سورة مريم: الآية ٥٨.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف: الآية ٦.

وهذا ما أشار إليه زين العابدين الله في الصحيفة السجادية:

«ووحياً أنزلته على نبيك محمد صلواتك عليه وآله تنزيلاً... اللهم إنك أنزلته على نبيك محمد مجملاً، وألهمته علم عجائبه مكملاً، وورثتنا علمه مفسراً...»(...

وكذلك قوله في دعائه يوم الفطراليان. في معرض المدح والثناء على النبي عَيَّالَّهُ ـ «وخصصته بالكتاب المنزل عليه، والسبع المثاني الموحاة إليه، وأسميته القرآن، وإكنيته الفرقان العظيم فقلت جل أسمك: «ولقد آتيناك سبعا من المثاني والقرآن العظيم» وقلت جل قولك له حين أختصصته بها سميته من الأسهاء: ﴿ طه ٥ مَا أَنْزِلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْ آنَ لِتَشْقَى ﴾ وقلت تقدست أسماؤك: ﴿يس \* وَالْقُرْآنِ الْحُكِيم ﴾ وقلت عظمت آلاؤك ﴿ق وَالْقُرْآنِ الْمُجِيدِ ﴾ فخصصته أن جعلته قسمك حين أسميته وقرنت القرآن به ، فما في كتابك من شاهد قسم والقرآن مردف به إلا وهو أسمه ، وذلك شرف شرفته به، وفضل بعثته إليه، تعجز الألسن والإفهام عن وصف مرادك به وتكل عن علم ثنائك عليه، فقلت عز جلالك في تأكيد الكتاب وقبول ما جاء به: ﴿هَذَا كِتَابُنَا يَنطِقُ عَلَيْكُمْ بِالْحَقِّ﴾، وقلت عززت وجللت: ﴿مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ﴾ وقلت تباركت وتعاليت في عامة ابتدائه: ﴿الرّ تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْحُكِيمِ ﴾ و ﴿ الركِتَابُ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ﴾ و ﴿ الركِتَابُ أَنزَلْنَاهُ ﴾ و ﴿ الر تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ وَقُرْآنٍ مُبِينٍ ﴾ و ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ ﴾، وفي أمثالها من سور الطواسين والحواميم في كل ذلك بينت بالكتاب مع القسم الذي هو أسم من أختصصته لوحيك ، وإستودعته سر غيبك واوضح منه شروط فرائضك ،وآبان عن واضح سنتك ،

<sup>(</sup>١) الصحيفة السجادية، الدعاء (٤٢) عند ختمة القرآن.

<sup>(</sup>٢) الصحيفة السجادية للأبطحي: ٣٠٩-٣١٠ من دعائه اللي يوم الفطر.

وأفصح لنا عن الحلال والحرام، وأنار لنا مدلهات الظلام، وجنبنا ركوب الآثام وألزمنا الطاعة ووعدنا من بعدها الشفاعة».

وفي هذا المقطع من دعائه الله بين:

أولاً: عظمة القرآن.

وثانياً: بين الله أن في كثير مبتدأ السور ذكر الله تعالى اسها من أسهاء النبي يَلِي وقسم به ثم أردف وقرن به القرآن والكتاب أي أن ابتداء تعالى بالقسم بأسم من أسهاء النبي يَلِي ثم قسم بعد ذلك بالقرآن والكتاب لتبيان أن هذه الأسهاء للنبي يَلِي مقامات أعظم شأناً وأكبر مقاماً من القرآن.

وثالثاً: بين الله أن هذه الأسهاء للنبي الله مقامات أعظم من القرآن والكتاب بل تعجز الألسن ولا تصل الإفهام عن وصف مراد الله تعالى من تلك الأسهاء لنبيه وتكل الإفهام عن علم ثناء الله تعالى على نبيه بتلك الأسهاء والمقامات، وإذا كان القرآن لا يمسه إلا المطهرون فكيف بمقامات فوق القرآن والكتاب.

ورابعاً: بين الله أن كل ما بينه النبي الله إنها هو من ما أوحي إليه في القرآن والكتاب لا من ما شرفه الله به من الأسهاء والمقامات الأعلى من القرآن والكتاب ولا من الفضل الذي بعثه الله تعالى إلى النبي الله من الأسهاء النبوية والمقامات المحمدية فأين البشر من يلتفت إلى هذه الأسهاء من إشارات ولطايف كلام الله تعالى لمقامات النبي الله علم حيث يجعل رسالته.

والحاصل أنه على مقامات النبي على مقامات النبي على مقامات القرآن والكتاب ليس إلا أحد هذه الأمور التي أوحيت للنبي على وأن

١٢٤......مقامات النبي عليه والنبوة

عظايم من الوحي فوق ذلك.

ففي هذا الدعاء والصلوات بيان مقام النبي على وأن أي حرف من الحروف المقطعة في أوائل السور إذا أتى بعدها أسم القرآن أو الكتاب فذلك الحرف أو المقطع هو أسم من أسماء ومقامات النبي على من قبيل قوله تعالى: ﴿ يس \* وَالْقُرْآنِ الحُكِيمِ ﴾ ففي روايات الفريقين أن (يس) هو أسم النبي على .

وقوله تعالى ﴿ حم \* وَالْكِتَابِ الْمُبِينِ ﴾ ".

وقوله تعالى: ﴿ الرِ تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْحُكِيم ﴾ ٣٠.

وقوله تعالى: ﴿ الرَّكِنَابُ أُحْرِكُتُ النُّدُومُ مُ فَصِّلَتْ مِنَالَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ \* ﴾ ".

وقوله تعالى: ﴿ الْرَّ تِلْكَ ءَايَنْتُ ٱلْكِنَابِ ٱلْمُبِينِ \* ﴾ ".

وقوله تعالى: ﴿ الْمَرُّ يَلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِنْبِ وَالَّذِي أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ ٱلْحَقُّ ﴾ ٢٠.

وقوله تعالى: ﴿ الْمَرْكِتُنُّ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ ﴾ ٣٠.

وكذلك سور الطواسين كقوله تعالى: ﴿ طسم \* تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْمِينِ ﴾ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١) سورة يس: الآية ١.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف: الآية ١ - ٢

<sup>(</sup>٣) سورة يونس: الآية ١.

<sup>(</sup>٤) سورة هود: الآية ١.

<sup>(</sup>٥) سورة يوسف: الآية ١.

<sup>(</sup>٦) سورة الرعد: الآية ١.

<sup>(</sup>٧) سورة إبراهيم: الآية ١.

<sup>(</sup>٨) سورة الشعراء: الآية ١. والقصص: ١.

وكذلك الحواميم كقوله تعالى: ﴿ حم \* وَالْكِتَابِ الْمُبِينِ ﴾ (٥٠ وغير ذلك من الآيات الكريمة.

إذن السور والآيات القرآنية تفصح وتبين وتوضح أن مقام النبي مقام عظيم جداً، ومع كل هذه العلوم الغيبية والملكوتية فإن هناك من يدعي العرفان أو التصوف أو أي شيء من هذا القبيل، ويقول أن القرآن عندما تنزل تلون بالبيئة العربية، وهذا من الآراء القاصرة عن درك ما وراء المادة والحس حول القرآن الذي هو: ﴿ وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاءِ وَالأَرْضِ إِلاَّ عَن درك ما وراء المادة والحس حول القرآن الذي هو: ﴿ وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاءِ وَالأَرْضِ إِلاَّ عَن درك ما وراء المادة والحس عول القرآن الذي هو : ﴿ وَمَا مِنْ عَائِبَةٍ فِي السَّمَاءِ وَالأَرْضِ وَلاَ رَطْبٍ وَمَا مِن مَن وَرَقَ لَهُ إِلاَ يَعْلَمُهُمُ وَلاَ كَنْ مُعْرِن وَمَا عَن وَرَق لِهُ إِلاَ يَعْلَمُهُمُ الله والمن وبقاعها بل بكل ولا يكل إلي الله ومن الله ومقامات القرآن العليا شأن في السموات فضلاً عن أم الكتاب الذي هو من منازل ومقامات القرآن العليا والقداد .

كل هذا يحويه الكتاب وأعظم ، فهل هو وجود مادي جسماني أم هو يحيط بها وراء الآخرة الأبدية فضلاً عن عالم القيامة والبرزخ والرجعة فضلاً عن الكرة الأرضية.

هذا الكتاب المبين كيف يكون قابلاً أن يتلون ببقعة جغرافية ترابية، أو يتلون ببيئة زمانية معينة، والنفس البشرية التي تستوعب غيب السهاوات وكل صغيرة وكبيرة في السهاء

<sup>(</sup>١) سورة الدخان: الآية ١. الجاثية والاحقاف والزخرف والشوري وفصلت وغافر.

<sup>(</sup>٢) سورة النمل: الآية ٧٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام: الآية ٥٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الرعد: الآية ٣٩.

وفي الفضاء وفي الكون كله: ﴿ وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاءِ ﴾، أي العلوم المستقبلية كيف تتأثر بعلوم البشر في زمان.

هذا لا يعقل، مع أن القرآن الكريم قد بين شخصية النبي الله مقامات عظيمة تفوق كل مقامات القرآن كها مر، ولاحظ عروجه بجسمه فضلاً عن روحه إلى السهاء الأولى والثانية والثانية والثالثة وإلى السهاء السابعة، وكيف دخل الجنة ويشرف على النار وعلى عوالم لم يرها الأنبياء في حياتهم الدنيوية بل ولا في برزخهم مع أن تلك العوالم وراء عالم القيامة ذي الأهوال العظيمة، وأشرف على كل هذا من دون إضطراب أو أي إرباك، أما نحن البشر العاديين لو كشف لنا عن واحدة من عجائب البحار التي خلقها الله ربها يسقط ما في أيدينا إذ ليس لدينا قوة نحيلة قوية، ولا قوة مفكرة ولا قوة حواس وإرادة ولا رباطة جأش كقوة نفسية رسول الله الله الله المناه ولا يرتبك ولا يضطرب ولا ولا ولا الذيا، ولا تزهق روحه ولا يرتبك ولا يضطرب ولا ولا .....

إذن هذه القوة المخيلة وقوة القلب وقوة الروح وقوة العقل التي عند النبي السي المثقية البشر، والمشكلة التي في البشر سواء فلاسفة أو عرفاء أو صوفية فضلاً عن أنصاف المثقفين أنهم يقيسون حقائق ذات النبي النبي المثقفين أنهم يقيسون حقائق ذات النبي النبي المثقفين أنهم يقيسون الإنسان أن يخرج عن هذا المقاس الخاطيء لأدرك الحقائق أجمالاً، ولو يستطيع الإنسان أن يخرج عن هذا المقاس الخاطيء لأدرك الحقائق أجمالاً، ولذا ترى أن أهل السير والسلوك وذو القدم الراسخ في المعنى والمعارف إذا إرتاض رياضة ثم ربها تباشره بالسلام قد لا يبقى له صبر ولا حوصلة ولا قدرة أن يتكلم مع أحد، لأنه خارت قواه، فهذا الذي هذا شأنه يريد أن يقيس روح النبي الله وذاته بنفسه، الذي لو أبتلي ببلاء وبمحن وكان يلتذ بسير قد يفقد أعصابه وأرادته وعقله، بينها سيد الأنبياء الله أبتلي ببلاء وبمحن وكان يلتذ

عصمة الأنبياء في الوحي تلقيا وإبلاغا......

بهذه الامتحانات الربانية.

# مقام معلم الحكمة للنبي صلى الله عليه وآله وسلم:

قاعدة الحجية العلمية والحجية التعبدية:

وهذه القاعدة ربها لم تطرح بشكل واضح ومفصل في علم الاصول بل حتى علماء الكلام للأسف لم يذكروها بشكل مفصل ومبلور مع أنها قاعدة مهمة، نعم حاول العلامة الطباطبائي أن يستنطق الآيات بهذا المنهج الذي سوف نذكره الآن ولكن لم يبينه بشكل مبلور ومفصل وهذه القاعدة هي:

أن هناك حجية للروايات أو للآيات ولكن لا بها هي حجية تعبدية ظنية بل بها هي حجية تعليمية أو علمية.

- مثلاً - الرواية وظيفتها الألفات والتعليم إلى دليل أخر في نفسه تام سواء كان هذا الدليل التام عقلي أو برهاني أو قطعي ديني، وهنا بيان الرواية حجيته لا تتوقف على الحجية التعبدية.

ومن باب المثال، عندما يراجع أحد الباحثين ـ مثلاً ـ في علوم العقائد أو الفلسفة أو العرفان أو الكلام، وعندما يراجع أقوال العلماء في تلك المسألة أو في ذلك العلم لا يراجع أقوالهم بما هي حجية تعبدية وإنما يراجع ويستعرض أقوالهم لكي يستكشف الأدلة المنطوية في أستدلالاتهم أو في كلماتهم، فهل هناك من يستنكر عليه ذلك؟!.

كلا فهو يقوم بالتأمل والاستعلام والاستبيان واستخراج الأدلة التي هي بنفسها أدلة وبغض النظر عن القائل، وهذا دأب كل علم من العلوم كالفيزياء أو الكيمياء أو الرياضيات وما شاكل ذلك، وهو منهج علمي وليس منهجاً جهلياً.

وهذا المنهج نفسه له دعوة أكيدة في القرآن وعند المعصومين المنه بمعنى أن أنظروا إلى الآيات وتدبروا فيها وهكذا الروايات أيضاً حتى نلتفت إلى الأدلة والبيانات البرهانية، فالمراجعة إلى الآيات والروايات على هذا النمط فوق الحجية التعبدية لأنه سوف نقف على البرهان والبيان، وعندما نقول هذه الرواية ضعيفة السند أو هي قوية السند فهذا لا يؤثر على هذا المنهج، وكذلك في الآيات من أن الدلالة في هذه الآية دلالة صريحة أو دلالة ظنية أو دلالة ظهور أو دلالة قوية متوسطة أيضاً لا تؤثر في هذا المنهج ولكن المدلول في نفسه تام أو لا هو المؤثر لا غير، وهذا ما يعبر عنه بالحجية التعليمية أو العلمية.

#### معلم الحكمة:

القرآن الكريم يصف لنا النبي على بقوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الأُمِّيِّنَ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمْ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمْ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾ ''، فالنبي على لا ينحصر مقامه في كونه ولياً مطاعاً وحاكماً بل هو معلم الحكمة، وهذا البحث لا نجده بشكل مستقل في علم الكلام، إذ الكتب الكلامية غير مستوفية لمباحث كثيرة جداً، وهذا يعد نقصاً في منظومة علم الكلام لأنه مقام مهم قد نص عليه القرآن الكريم، فكما له الولاية والطاعة كما فيقوله تعالى ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمْ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ فكما له الولاية والطاعة كما فيقوله تعالى ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمْ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاة وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ ''، أو ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَالَّذِينَ الْمَالُولُ وَالُولِي اللهُ وَيَعْوَلُولُ وَالْولِي اللهُ وَاللّهُ وَالللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

<sup>(</sup>١) سورة الجمعة: الآية ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: الآية ٥٥.

فقد روى أحمد بن عمر قال: «سألت أبا الحسن الله لم سمي أمير المؤمنين الله عمر قال: «وَنَمِيرُ أَهْلَنَا » (٢) «٣). لأنه يمير هم العلم، أما سمعت في كتاب الله: ﴿ وَنَمِيرُ أَهْلَنَا ﴾ (٢) «٣).

وفي رواية أخرى قال: «لأن ميرة المؤمنين من عنده، يميرهم العلم"، أي طعامهم الروحاني وهو العلم من عنده» فالنبي هو الذي يزكي النفوس ويربيها ومن بعده يقوم بهذا الدور النبوي الأوصياء من الأئمة المبيالاً.

# الحُجِيَّة العلميَّة للحَديث لا التعبديَّة الظنيَّة الاضلع: الإسرائيليات لا تشتبه على الفقيه المتضلع:

إن من مقامات الْنَبِيّ يَيَالِيَّ وأهل البيت المَهَاكُ ، أَنّهُ يَيَالِيُّ معلّم البشر والملائكة والجن وغيرهم.

قال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّينَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاته وَيُزَكِّيهِمْ

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية ٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف الآية ٦٥.

<sup>(</sup>٣) الكافي للكليني ج١: ٤١٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) شرح أصول الكافي للمازندراني ج٧: ٩٤.

١٣٠ ...... مقامات النبي عليه والنبوة

# وَيُعَلِّمهُم الْكِتَابِ وَالْحِكْمَة ﴾ ١٠٠٠.

فوصف تعالى نبيه بإنه معلم الكتاب ومعلم الحكمة، ولا يخفى أن المعلم والتعليم رابطة وإرتباط مع البشر- تختلف عن رابطة الولاية كما في قوله تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ ".

فارتباط الولاية آمرية من الوالي الولي، والمأمورية من الموالي الولي التابع، وأما التعليم فهو إحداث المُعلّم العلم لدى المُتعلّم.

فكون أحد شؤون الْنَبِيّ مُعلّم الكتاب ومُعلّم الحكمة أي يوجد العلم بالكتاب ويوجد العلم بالكتاب ويوجد العلم بالحكمة في البشر.

ولا يخفى أن العلم بالحكمة ليس حجيته تعبداً ظنياً بل حجة من باب حجية العلم بالحكمة والبرهان.

وكذلك كونه معلم الكتاب الذي هو علم بالخطوط الكلية العامة الكونية الأكوانية أيضاً هو الآخر ليس حجية تعبدية ظنية. فلا ينفع في حصولها الطريق الصحيح للرواية والحديث لأن غايته هو الظن لا العلم واليقين والبرهان. بينها أحد أهم أدواره' القيام بدور التعليم للحكمة والكتاب.

# صفة (أمير المؤمنين):

وكذلك دور الهادي والهداية في الإمام والأئمة الميتلا هو التعليم لا الحصر في الولاية

<sup>(</sup>١) سورة الجمعة: الآية ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: الآية ٥٥.

#### 

بل لك أن تقول أن من أرفع درجات الولاية والتولي هو التعليم والعلم والتعلّم.

وقد ورد في تأويل (أمير المؤمنين)أعظم صفات علي الله بمعنى «يمير العلم ملكوتياً على المؤمنين» (١٠) اي صفة المعلم والتعليم طبعاً لا يقتصر التعليم والعلم على قناة وطريقة واحدة بل من طرق شتى.

فالتعليم والعلم وهو إيجاد العلم في المتعلم المكتسب المتلقي للعلم حجة غير تعبدية أي الإنقياد ليس ناشئاً من الظن وأسبابه بل من أسباب العلم.

فلا يكون حجة تعبدية ظنية بل حجية تكوينية وهذه الحجية للعلم كما قررت في علم اصول الفقه وعلم الكلام أقوى من الحجية التعبدية الظنية ومقدمة عليها.

فإذا أتضح ذلك فليتنبه بالتفات مركز أن الحديث ليست حجيته منحصرة من ناحية الصدور وصدوره وطريقه من سلسلة السند للحديث والرواية الذي هو طريق ظني تعبدي إذا كان الطريق من خبر الآحاد من نقل الثقات أو هو قطعي أو هو اطمئناني إذا كانت طرقه متواترة أو مستفيضة.

#### حجية العلم حجية للحديث:

بل هناك جهة أخرى لحجية الحديث والرواية وهي حجية للعلم وذلك من ناحية دراسة المتن ودراية المضمون وفقه الحديث، فإنه إذا تضمن وأنطوى متنه على دلائل برهانية وقطعية، أو تضمن معناه لإشارات إلى دليل محكم آخر أو أحتوى مدلوله على إيهاء إلى بينات يقينية، فإن حجيته سوف تكون من حجية العلم لا من الحجية الآتية من الصدور ولا من

<sup>(</sup>١) الكافي: ج١ :٤١٢ .

١٣٢......مقامات النبي عليه والنبوة

نقل الرواة ولا من إسناد الإخبار.

بل حجيته آتية من معاني متنه ومن قواعد مدلوله ومن دلائل مفاده وهي حجية يقينية من نظم قوالب المعنى ليست ظنية تتطرق إليها الريبة من الإسرائيليات ولا تحتمل التشكيك بالدس والدسيسة والوضع والوضيعة و لا المرية من التدليس والكذب.

فلاحظ كم الفرق بين حجية الحديث من ناحية الطريق والسند والنقل وحجية الحديث من ناحية فقه المتن ودراسته ودراية مضمونه، فمن ثم ورد عنهم المهمالا «حديث تدريه خير من ألف حديث ترويه» ((). وورد تعداد آخر في المفاضلة.

وهذا الإختلاف في المفاضلة راجع إلى درجة فهم متن ومعنى الحديث و مدلول الرواية.

فلاحظ كلام النَّبِي عَلَيْهُ في حجة الوداع: «رب حامل فقه إلى من هو أفقه مِنْهُ» ("). وورد عنه ': «رب حامل فقه وليس بفقيه» (").

فلاحظ كم يؤكد وينبه إلى أهمية فهم ودراية متن ومعنى الحديث وفقه مضمونه.

وكذلك لاحظ قوله تعالى الراسم لخريطة العلم والتعلم لعلوم الوحي: ﴿فَلَوْلَانَفَرَمِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْ كُلِّ مَ وَكَذَلُكُ لاَحْظُ قَوْلُهُ مَا اللهِ عَلَيْهِ مَا لَكُونُ اللهِ عَلَيْهِ مَا لَمُ اللهِ عَلَيْهُمْ مَعَالَمُ اللهِ عَلَيْهُمْ مَعَالَمُ اللهُ عَلَيْهُمْ مَعَالَمُ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهِ عَلَيْهُمْ مَعَالَمُ اللهِ عَلَيْهُمْ مَعَلَيْهُمْ مَعَالِمُ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهِ عَلَيْهِمُ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

فبعد ذكره للنفر إلى المعصوم الْنَبِي عَيِّالله وأهل البيت المبيِّك الذي هو وسيلة لنقل

<sup>(</sup>١) معاني الأخبار: ٢.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ج٢: ٤٠٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة: الآية ١٢٢ .

الحديث ولرواية الخبر أكد تعالى على فهم كلام الوحي ومعرفة منظومة تركيب معانيه وحقايقه.

ومن ثم ورد متواتراً أن أعظم ميزان لدراسة الحديث والرواية ليس هو الطريق للخبر والسند للرواية بل هو ميزان متنه ومعيار معناه وضوابط مدلوله، وهو عرضه على الكتاب والسنة، أي محكمات الكتاب ومحكمات السنة القطعية.

وهذا العرض ليس دراسة لوثاقة الرواة في سلسلة السند ولا دراية لأحوال رواة الرواية بل هو عرض لقوالب معاني الحديث على قوالب معاني الكتاب والسنة ومقارنة أطر المضمون لمضامين الثقلين ودراية لمتن الحديث.

فعلم الدراية علمان دراية لطريق وسند الرواية والحديث ودراية لمتن ومضمون ومدلول الحديث ومعنى الرواية والمروي.

والفقه كل الفقه للدين والفقيه كل الفقيه والعالم كل العالم المتضلع في فهم معنى الحديث وطبقات معانيه المنتظمة المترابطة بعضها ببعض علاوة وعلوا على الإلمام بأحوال طريق وسند الحديث والرواية.

ومن ثم ورد عنهم: «إنّا لا نعد الفقيه منكم فقيهاً حتى نلحن له فيفهم معاريض كلامنا» ‹››.

وهو جانب مرتبط بدراسة متن الحديث لا مجرد طريقه وحال صدوره.

فاتضح إختلاف منشأ الحجيتين، كما هو الحال في إستعراض الباحث في أي علم

(١) معاني الأخبار:٢

أقوال الآخرين، فإن تصفحه لأقوالهم وكلامهم ليس لأجل الإنقياد التعبدي لهم بل لإستخراج الدلائل العلمية من كلماتهم.

فكذلك هو منهج الحجية العلمية والعلم للحديث فإنه لا يتوقف ولا ينحصر على حال طريقه وصحته من ضعف سنده بل العمدة والعماد والركن والأركان والمركز والركاز هو دراسة متنه والبحث في مضمونه ومعانيه.

ومنه يتبين ما قاله المفيد والطوسي والمحقق الحلي وجملة من الأعلام المتقدمين:

من أن هناك مسلكاً حشوياً قشرياً وآخر مسلك المحصلين المحققين هو إشارة إلى هذا الفرق بين الإقتصار على دراسة السند والطريق في الحديث وبين دراسة متن ومدلول الحديث ومعناه.

ومنه يظهر أن المعاداة والتحسس من الحديث بذريعة الإسرائيليات نظرة ومسلك حشوي وقشري لا تحصيلي تحقيقي.

## حجية فاطمة عليها السلام وعلم الكلام:

وأيضاً من المباحث التي لم تكن مستقلة ومبلورة في عدة من كتب الكلام حجية السيدة فاطمة الزهراء في شرح التجريد أو في الباب الحادي عشر أو في كتب المحقق الطوسي وغيره مبحث حجية الزهراء مستقل ومبلور؟!. ولاريب أنهم يؤمنون بهذه العقيدة الحقة ولكن لم يعقدوا لها بحثاً مستقلاً ولا محوراً مبوباً

ولذلك فإن المعارف والعقائد المذكورة في القرآن الكريم وفي الروايات لا يظن أن العلماء أستقصوها كلها في علم الكلام. ومن المباحث التي لم تكن مبلورة أيضاً بحث الملائكة: ﴿ آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَالمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللهِ وملائكته وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ ... ﴾ "، نعم في البحار والكافي باب معقود لذلك ولكن تبعاً للروايات، في حين لم تعقد كتب الكلام هذا البحث إلا أستطراداً، مع أن الإيهان بالملائكة أمر لا بد منه وليس أمراً خيارياً.

وكذلك مبحث البرزخ: ﴿ وَمِنْ وَرَائِهِمْ بَرْزَخٌ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ "، لا يرى له بحثاً مستقلاً مع أنه مهم جداً، والشبهات الراهنة لدى الوهابية والسلفية جلها تتضمن وتنطوي على إنكار البرزخ بمعنى إنكار بقاء حياة الروح، وهذا القصور في المعرفة بسبب سقم التبويب والتصنيف الموجود في كتب الكلام لدى المسلمين وأنها غير حاوية ولا وافية لكل الأبواب، وهذه ظاهرة حساسة ينبغى الإلتفات إليها.

ومثال أوسعية المنابع والأدلة الشرعية على عناوين الأبواب والمسائل المدونة في كتب العلوم الدينية أنه لو نقارن بين أبواب الفقه الموجودة في كتب المعاصرين وبين أبواب الفقه في كتب القدماء سوف نرى أضعاف أضعاف العدد موجوداً الآن في كتب الفقه المعاصر، لأن المتأخرين أستنبطوا وأستخرجوا أبواباً فقهية جديدة لم تكن قد ألتفت إليها سابقاً، مع أنها موجودة في الآيات والروايات، كذلك الحال في المعارف والعقائد، وربها الأقدميين يشيرون إليها ولكن إجمالاً، إرتكازاً، إستطراداً تبعاً، ولكن هذا لا يدعوننا إلى الأستيحاش من بلورة وعنونة مسائل وأبواب مقررة في الأدلة من الكتاب والسنة للمعصومين الميها ولابدً للباحث أن

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون: الآية ١٠٠.

١٣٦......مقامات النبي على والنبوة

يستنبط القواعد والثوابت والضوابط والمنهج القويم الصحيح.

#### شبهات وردود حقايق:

هناك تساؤلات وشبهات أثيرت في الآونة الأخيرة من قبل كاتب معروف "في الساحة الإسلامية حول خاتمية النبي عَيَالين وفي الحقيقة أن هذه التساؤلات ليس هو إلا ناقلاً لها عن جملة من الكتاب الغربيين أو الفلاسفة الماديين أو جملة من بعض العرفاء أو الصوفية.

# توهم حصر عصمة النبي عليه بنزول جبرئيل:

ومن ضمن المسائل التي طرحها أنه كيف يمكن أن نتصور عصمة وعصاوية النبي يَلِيَّة، وأن جبرئيل ينزل عليه يَلِيَّة بأستمرار ويعرج إلى السهاء في كل مشهد من مشاهد النبي يَلِيَّة وأن هذا لا يمكن تعقله فلسفياً ولا بحسب علم الكلام هذا ما زعمه هذا الكاتب المعاصر.

ولا نعلم لأي قاعدة فلسفية أستند، وأي قاعدة من قواعد علم الكلام تمنع أو تحيل أن يكون جبرئيل وسيط ملكوتي وحياني بين السهاء والأرض في كل آن من الآنات.

فقد توهم وحسب أن النزول والعروج الملكوتي يستغرق أياماً أو سنيناً أو ساعات، فكيف يمكن أن نتصور عروج جبرئيل ونزوله من العرش أو من السهاء ونزوله بالأمر والتسديد الإلهي والتوجيه المسدد للنبي عليه في لحظات قليلة، وكذلك كيف هو عروج النبي عليه أن هذا الكلام ينطوي على غفلات كثيرة جداً وهو لم يصرح في كلامه أنه على أي قاعدة علمية أو فلسفية أستند إليها حتى تكون تساؤلاته علمية ودقيقة.

<sup>(</sup>١)وهذه الاشكالات طرحها قبل أكثر من عشرين عاماً العالم الأوربي المعروف (جيورجيو) في كتابه (محمد نبي يجب معرفته من جديد).

مع أنه قد ورد في بعض روايات المعراج أنه عندما خرج النبي يَنِينَهُ من بيت أم هاني إلى الإسراء والمعراج والعروج علق ردائه الشريف يَنِيهُ بكوز ماء فأماله بظرف من الظروف الطينية الفخارية التي فيها الماء فأخذ ينسكب منه الماء والنبي يَنِيهُ ذهب إلى المعراج بتوسط جبرئيل وبواسطة البراق وأكمل المعراج وعاد إلى مكة المكرمة ثم إلى بيت أم هاني وذلك الظرف الذي ينسكب منه الماء لا زال ينسكب ولم ينقطع.

إذن كم كان يستغرق أنسكاب هذا الماء من ظرف طيني فخاري؟!. إنه أقل من الساعة ولا ريب في ذلك، وهذا هو وقت المعراج في أحد المرات من بدايته إلى نهايته.

وفي مراسلات النابغة (أنشتاين) مع (السيد البروجردي) وهي محفوظة الآن يقول أنه من هذه الرواية عرفت أن الزمان نسبي، يعني أن الزمان بحسب كل مجال وكل دائرة يختلف عن زمان مجال آخر، فربها زمان سنين هو ساعات بحسب مدار فلكي آخر، وهنا بحسب المدار الأرضي ساعة أو نصف ساعة فالمقاسات الزمانية تختلف وليس الزمان واحداً، هذا مضافاً إلى لطافة الزمان في الجسم المجرد عن هذه المادة الغليظة وإن كان له مادة لطيفة، فمثلاً في عالم الرؤيا المنامية، أنت تشاهد مشاهد وأحداث كثيرة تطول بك وربها لم تستغرق هذه المشاهد إلا خمسة دقائق في المنام، فكذلك الحال بالنسبة إلى عروج النبي كيالية، فإن الزمان هنا غير الزمان في عالم الملكوت وفي السموات وفي ما فوقها من عوالم جسمية ألطف.

إن مثل هذه التساؤلات والإشكالات تفتقد وتفتقر إلى أبسط مراعاة الموازين العلمية. هذا كله لو حصرنا العصمة والتسديد بنزول جبرئيل والحال أن أركان العصمة للنبي عَلَيْكُ والمعصومين الميني من بعده على أنواع وأقسام من الوحي.

والمهم إن هذه الإشكالات التي طرحها هذا الكاتب مبنية على أن الوحي هو من هذا

ومن الغريب إدعاء الكاتب والباحث الإحاطة ببحوث الروح وبحوث الوحي والمشاهدات العينية، ومع ذلك يفترض حصر الوحي بمجيء جبرئيل والوسيط بين النبي عَيِّلاً وبين الله عَزَّ وَجَلَّ، ولا يوجد غير هذا الطريق من هذه الوساطة للوحي.

والحال أن أقسام الوحي عديدة قد فصلها القرآن الكريم، وروايات أهل البيت المهلل التب الله التبياء المنت الإشارة إلى ذلك سابقاً.

وإذا تم البناء على هذا القول من حصر نمط الوحي بالواسطة بين السماء والنبي المتمثل بجبرئيل فسوف نخرج بخطأ فادح وهو كون حقيقة عصمة النبي حصراً من خلال الوحي التكميلي بإرسال جبرئيل المن لا غير، وإن كانت العصمة والسداد حتى على هذا المبنى الضيق الأفق قابلة للتصوير للنبي أله على ضوء هذا التعريف القاصر في أقسام وأنواع الوحي ثم ربط تعريف العصمة للنبي أله والسداد العصماوي بهذا النمط الوحيد من الوحي فقط، لكن سوف تنشأ جملة من الإشكالات والأستفهامات، إذ التعريف القاصر للوحي وحصره في زاوية واحدة محددة هو الذي يسبب أوهاماً من الإبهامات لعقول جملة من الباحثين والكتاب والمفكرين وغيرهم من المسميات الأخرى تشكل وتستفهم وتدعي غير ما أنزل الله به من سلطان.

وهؤلاء لا يفرقون بين الجنبة البشرية والجنبة الوحيانية، فمن القواعد التي مرت بنا سابقاً والتي هي من القواعد المهمة في تعريف هوية سيد الأنبياء عَلَيْة: ﴿ قُلْ إِنَّهَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ

يُوحَى إِلَيّ هُنَ، فالجنبة البشرية مشتركة بيننا وبين النبي يَنْ وهي أولى مراتبه يَنْ فآخر مراتبنا هي بداية مراتبه كما أن آخر مراتبه هي الجنبة الوحيانية المستمرة وله بين المرتبة الأولى والأخيرة مراتب لا تحصى، كما أن المرتبة الوحيانية منه يَنْ لا تتناهى ولا تنقطع ومن ثم ذكرت في الآية بصيغة الفعل المضارع للاستمرار ولم يقيد طبيعة الوحي المستمر بوقت زماني لا مبدأ ولا منتهى أي لم يحدد لإفاضة الوحي الإلهي عليه يَنْ بمبدأ زماني بزمن البدن مثلاً ولا بمنتهى زماني فتلك الجنبة الوحيانية في ذاته أسبق إيجاداً من البدن، فهناك بعد ذو مراتب وراء الجنبة البشرية أي مراتب جنبة في الحقيقة التكوينية لسيد الأنبياء يمتاز بها عنا وهو أنه يوحى اليه: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنْ الْمُوَى \* إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيُ يُوحَى ﴾ ".

وكونه إنساناً وفيه جنبة الحياة البدنية وفيه جنبة النمو وجنبة الإحساس والنطق والإدراك العقلي، ومما يشترك بهذا مع باقي البشر، كما له جنبة كمال مودع في حقيقة ذاته عليها وهذه الحقيقة (يوحى إليه).

وهذا المائز وهذه الجنبة التي عند خاتم الأنبياء على الله الذي هو الوحي ليس على قسم واحد، وهو الوحي الذي من نمط النزول والصعود والهبوط والعروج لجبرئيل، كلا وإنها هذا أحد الأقسام.

#### نزول القرآن:

فقد أتفق كثير من المفسرين ـ ومن كلا الفريقين ـ والمتكلمين قالوا بان نزول القرآن على

<sup>(</sup>١) سورة الكهف: ١١٠، فصلت: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة النجم: الآية ٣ ـ ٤.

النبي النبي الله على أقل تقدير هو على نمطين وليس على نمط واحد، ولم نقل مرتين على نمطين وكيفيتين، نعم هناك من يستشكل على ذلك أو ينكر أو لا يستطيع أن يتفهم كيفية نزول القرآن الكريم على نمطين، والنمطان هما:

الأول: نزول القرآن جملة واحدة وفيه لم يكن الوسيط هو جبرئيل بل الوسيط هو روح القدس الذي هو الروح الأمري، وهذا ما أشارت إليه جملة من الآيات والروايات، كقوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ ﴾ (١٠).

وهذا ما بينه الإمام الصادق الله كما مر بنا سابقاً حيث قال: الله : (هو خلق من خلق الله عَزَّ وَجَلَّ أعظم من جبرئيل وميكائيل، كان مع رسول الله ' يخبره ويسدده وهو مع الأئمة من بعده )".

والذي يدل على أن القرآن نزل دفعة واحدة وفي شهر رمضان آيات عديدة كقوله تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَذِى أَنْ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدُى لِلنَّكَاسِ وَبَيِّنَتِ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِى أَنْهُدَىٰ اللهُدَىٰ وَلَا اللهُ اللهُ

روي أن عطية بن الأسود سأل أبن عباس فقال: (إنه قد وقع في قلبي الشك قول الله: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱللَّذِي ٱلنَّفِرَ مَانُ ﴾ وقد أنزل في شوال وذي القعدة وذي الحجة والمحرم وشهر ربيع الأول.

فقال ابن عباس: في رمضان وفي ليلة القدر وفي ليلة مباركة جملة واحدة ثم أنزل بعد

<sup>(</sup>١) سورة الشورى: الآية ٥٢.

<sup>(</sup>٢) الكافي ج١: ٢٧٣.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية ١٨٥.

عصمة الأنبياء في الوحى تلقيا وإبلاغا......

ذلك على مواقع النجوم رسلاً في الشهور والأيام)٠٠٠.

ويشير إلى ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلا تَعْجَلْ بِالْقُرْآنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُقْضَى إِلَيْكَ وَحُيْهُ ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿ لا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ \* إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ \* فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَبَعْ قُرْآنَهُ ﴾ ".

فجبرئيل الله هو الذي ينزل نجوماً بالقرآن فالروح إذن غير جبرئيل.

نعم جبرئيل هو الروح الأمين كما قال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنْزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ ﴾ ''، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ \* ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ \* مُطَاعٍ ثُمَّ أَمِينٍ ﴾ ''.

ففي النزول دفعة واحدة لم يكن الوسيط هو جبرئيل بل الروح الأمري وهو أعظم من جبرئيل كما جاء ذلك في تفسير قوله تعالى: ﴿ تَنَزَّلُ اللَّائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلِّ جبرئيل كما جاء ذلك في تفسير قوله تعالى: ﴿ تَنَزَّلُ اللَّائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلِّ أَمُو ﴾.

فعن الإمام الصادق على: «... الروح خلق أعظم من جبرئيل، إن جبرئيل من الملائكة وأن الروح خلق أعظم من الملائكة، أليس يقول الله تبارك وتعالى: ﴿ تَنَزَّلُ المُلائِكَةُ

<sup>(</sup>١) الدر المتثور للسيوطي ج١: ١٨٩، تفسير الثعلبي ج٢: ٦٨، تفسير البغوي ج١:١٥١.

<sup>(</sup>٢) سورة طه: الآية ١١٤.

<sup>(</sup>٣) سورة القيامة: الآية ١٦ ـ ١٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الشعراء: الآية ١٩٢ ـ ١٩٣.

<sup>(</sup>٥) سورة التكوير الآية ٢١.

١٤٢ ..... مقامات النبي عليه والنبوة

# وَالرُّوحُ ﴾…

وهناك آيات عديدة تذكر الروح والملائكة معاً تثنية، وهذا يعني أن الروح غير الملائكة كقوله تعالى: ﴿ يُنَزِّلُ ٱلْمَلَيْمِ كَمَّ بِالرَّوجِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿ يُنَزِّلُ ٱلْمَلَيْمِ كُمَّ بِالرَّوجِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ ".

وأما النزول التدريجي أو النجومي فقد بدأ من يوم المبعث الشريف.

# يوم مبعث النبي صلى الله عليه وآله وسلم:

في يوم السابع والعشرين من شهر رجب بعث النبي رسولاً، وإن ورد في التعبير الروائي: (نُبئ رسول الله)، وورد أيضاً بعث أي: بُعث رسولاً بالبعثة النبوية، لأن هناك فرق بين النبوة والرسالة، النبؤة: تنبئ النبي بالوحي عبر قنوات وأنواع مختلفة، ولكن البعثة: أن يحمل مأمورية ومسؤولية ودوراً يبتعث فيه إلى قوم وإلى الناس لينذرهم.

والمهم أنه بُعث رسولاً، وإلا فالنبي يَنَا هو على اتصال بقنوات الوحي، وهو حقيقة النبوة منذ ولادته على بل قبلها من العوالم السابقة، أما كونه بُعث رسولاً فذلك في سن الأربعين في اليوم السابع والعشرين من شهر رجب، وأما الإسراء والمعراج فقد كان ذلك عند علماء الإمامية تبعاً لروايات أهل البيت المهم في السابع عشر من شهر رمضان ، أو في السابع عشر

<sup>(</sup>١) المحاسن للبرقي ج٢: ٥ ٣١، بصائر الدرجات للصفار: ٤٦٢.

<sup>(</sup>٢) سورة المعارج الآية ٤.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل: الآية ٢.

<sup>(</sup>٤) مناقب آل أبي طالب ج١: ١٥٣ ،البحار ج١٩: ١٩٣.

#### عصمة الأنبياء في الوحي تلقيا وإبلاغا......

من شهر ربيع الأول"، أي أن ميلاد الرسول عَلَيْ هو نفسه يوم الإسراء والمعراج.

والإسراء والمعراج في هاتين الروايتين في شهر رمضان أو في شهر ربيع الأول، نظراً لما في رواية أخرى قد وقع مائة وعشرين في رواية أخرى قد وقع مائة وعشرين مرة ".

إذن في يوم المبعث نُبئ أي أبتعث رسول الله على أرسولاً، حيث نزلت عليه أول سورة في القرآن، سورة العلق على أشهر الأقوال: (أقرأ قال ما أنا بقارئ) أي ماهو الشيء الذي أقرأه، إلى بقية الأمر.

وأما في روايات العامة أو مصادرهم التاريخية، فليس محسوماً أن يوم المبعث هو يوم الإسراء والمعراج، هذا أبن إسحاق صاحب كتاب المغازي، ذكر في كتابه السيرة النبوية وهو من أقدم المصادر، وكذلك الواقدي "ذكر أنه قيل السابع والعشرين من رجب وقيل السابع عشر من شهر رمضان وقيل السابع من عشر من ربيع الأول وهو مولد النبي علله ، ولكن لهم - ظاهراً - دواع لتغيير ليلة المبعث أو يوم المبعث وراءه التعتيم على حقيقة نزول القرآن دفعة جملة واحدة. لأن كون ليلة المبعث أو يوم المبعث من شهر رجب، بداية نزول القرآن، كيف يتوافق مع ما في سورة البقرة وسورة الدخان وسورة القدر من أن القرآن نزل في شهر رمضان؟: ﴿ شَهُرُ رَمَضَانَ اللَّذِيّ أُنزِلَ فِيهِ اللَّهُرُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ ال

<sup>(</sup>١) الأقبال: ٦٠١.

<sup>(</sup>٢) الميزان ج١٣ : ٣١.

<sup>(</sup>٣) البحار ج١٨: ٣٨٧، ٣٠٧ . الخصال: ٢٠٠ . بصائر الدرجات: ٩٩.

<sup>(</sup>٤) مناقب آل أبي طالب ج١: ١٥٣.

# وَٱلْفُرْقَانِ ﴾ ".

وظاهر الآية في سورة البقرة أن القرآن نزل جملة واحدة، كما في سورة القدر: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ ﴾ ظاهر الآية إنزال كل القرآن، في لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾، وليلة القدر في شهر رمضان، و ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ ﴾ ظاهر الآية إنزال كل القرآن، كذلك في سورة الدخان: ﴿ حم \* وَالْكِتَابِ الْمُبِينِ \* إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ ﴾ " أيضاً كل القرآن.

فللقرآن نزولان كما بينا سابقاً: نزول يعبر عنه بالنزول الجملي، يعني جملة واحدة، هذا النزول الجملي يحرج الأدبيات العقائدية لدى المذاهب الإسلامية الأخرى ويستعصي عليهم بيانه، إذ تواجههم عدة أسئلة وحقايق حول حقيقة هذا النزول الجملي الواحد، منها: أنه ماصلته بالروح الأمرى المغاير لجبرئيل الملاها.

ومنها: هل هو نزول لألفاظ ومعاني أم نزول لحقيقة تكوينية وراء الألفاظ والأصوات والمعاني، وعلى التقدير الأول فكيف يتلائم مع الزمان المأخوذ في تركيب الألفاظ والمعاني وتسلسل الأحداث زمناً.

ومنها: أنه إذا كان النازل أمراً وحقيقة مغاير للألفاظ والمعاني فهذا الأمر أين هو؟، وعند من بقي بعد رسول الله عَيالَة لأن حقيقة القرآن لم ترتفع برحيل رسول الله عَيالَة إلى الرفيق الأعلى.

وغير ذلك مما هو متصل ببحث الإمامة، فإذا أثبتنا أن ليلة السابع والعشرين من شهر رجب مبعث نبوي، وإن القرآن نزل نزولاً جملياً في شهر رمضان سيكون هناك للقرآن

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ١٨٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة الدخان: الآية ١-٣.

نزولان: نزول ألفاظ ومعاني وأصوات القرآن الكريم الذي يسمى نزولاً متفرقاً نجومياً، لتفرق الآيات والسور بحسب موارد أسباب النزول، ومن ثم سُميّ القرآن فرقاناً يعني مُتفرق، هذا النزول كان ابتداؤه من أول البعثة النبوية، ثلاث عشرة سنة قبل الهجرة في يوم السابع والعشرين من شهر رجب نزل نزولاً متفرقاً، بداية السور سورة العلق إلى نهاية السور وهى سورة المائدة على أشهر الأقوال.

## مبحث الإمامة وليلة القدر:

وهذا هو نزول أقوال وألفاظ ومعاني القرآن، وكان متفرقاً بحسب أسباب النزول، ابتداؤه من ثلاث عشرة سنة قبل البعثة، أربعون سنة بعد عام الفيل، حيث كان سن النبي الشريف أربعين عاماً حسب التقويم الجاهلي العربي السائد، وثلاث عشرة سنة قبل الهجرة، وهذا نزول، وهناك نزول من سنخ آخر من نوع ولون ونوعية أخرى من نزول القرآن.

وكون القرآن ينزل على نمطين، ونوعين، ولونين للقرآن، فهذا محرج للمباني الإعتقادية للطرف الآخر، إلا أن الكثير منهم أعترفوا وأقروا به، لأن سورة البقرة صريحة في بيانه: ﴿ مَنْهُرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِى ٓ أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدُى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتٍ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ بيانه: ﴿ وَأَنْهُرُ وَمَضَانَ ٱلَّذِى آلَنُو وَمِي الْقُرْءَانُ هُدُى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتٍ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ اللهُ وَاضح وَٱلفُرْقَانِ ﴾ "، وماذا يصنعون بهذه الآية؟ وأما ﴿ اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴾ "، فواضح بأنها أول سورة نزلت على الرسول يَهِ ، وهي في يوم المبعث صبيحة السابع والعشرين من شهر رجب، فكيف التوفيق؟ ولا بدلذلك من نزولين، النزول الجملي للقرآن، النوع الثاني

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ١٨٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة العلق: الآية ١.

حصوله ليلة القدر، وهو مرتبط بليلة القدر ومنتهاه ليلة القدر أيضاً ؟ هو نزل كله جملة معاً.

وفي سورة الشورى: ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِ عُمُ ٱلْقَوَاعِدَمِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا نَقَبُّلُ مِنَّا ۖ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ اللَّهِ رَبَّنَا وَٱجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّ يَتِنَآ أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا ۚ ﴾ " وَ إِذْ يَرْفِعُ إِبْرَهِ عُرُ ٱلْقَوَاعِدَمِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا نَقَبُّلُ مِنَّا ۖ إِنَّكَ ﴾ ، ما الفرق أو الصلة بين إيحاء الروح والكتاب فبوحي الروح له حصلت له دراية الكتاب؟ هذه الأمور نبّه عليها أهل البيت عليها وهم أصحاب أسرار القرآن: ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِ عُمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا نَقَبُّلُ مِنَّا ۖ إِنَّكَ ﴾،إذاً بين الكتاب، الكتاب يعني جملة القرآن، وبين إيحاء الروح أرتباط بتمام الحقيقة بينهما نظير هذا الأرتباط موجود في سورة القدر: ﴿ ٱلْبَيْتِ وَ إِسْمَنِعِيلُ. يعني كل الكتاب. وَ إِسْمَنِعِيلُ رَبَّنَا نَقَبَّلُ مِنَّا ۖ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ السُّ رَبِّنَا وَٱجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِلَكَ وَمِن ذُرِّيَّتِنَآ ـ أينها ورد الكتاب جملةً ورد معه الروح ـ أُمَّةً مُسْلِمَةً لَّكَ وَأُرِنَا مَنَاسِكُنَا وَتُبُّ عَلَيْنَا ﴾، هذا في سورة القدر وفي سورة الشورى كذلك، وفي روايات أهل البيت المِنْكُ إشارة إلى مثل هذه الأسرار من المعادلات العلمية، وأيضاً في سورة النحل: ﴿ يُنزِّلُ ٱلْمَلَتِمِكَةَ ﴾، متى تنزل الملائكة؟ في ليلة القدر ﴿ بِٱلرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَآءُ ﴾ ليس التعبير أنبياءه أو رسله، التعبير: ﴿ مِنْ عِبَادِهِ عَ أَنَّ أَنذِرُوٓ أَ أَنَّهُ لِآ إِلَاهَ إِلَّا أَنَا فَأَتَّقُونِ ﴾ "، ليدلل الله عَزَّ وَجَلَّ على أن الذي يتنزل عليه القرآن في ليلة القدر ويتنزل عليه الروح في ليلة

<sup>(</sup>١) سورة الشورى: الآية ٥٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: الآية ٢.

عصمة الأنبياء في الوحي تلقيا وإبلاغا.....

القدر، هو من يشاء من عباده بعد النبي عَيْلُهُ.

#### إستمرارية ليلة القدر:

ليلة القدر الآن بضرورة المسلمين مستمرة وتنزل الملائكة وتنزل الروح فهل هناك أرتباط بين الروح وبين نزول القرآن جملة أم لا ؟. سورة النحل تكشف لنا أن نزولهم ليس عبثاً، نزولهم ليس بعبط، نزولهم ليس سدى، وليس لغواً، نزولهم على من؟: ﴿ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ ، من هذا الذي أصطفاه الله وشاءت المشيئة الإلهية أن يكون عبداً مصطفى تتنزل عليه الملائكة والروح كل عام إلى يوم القيامة ؟ ملف النزول الثاني للقرآن يفتح لك أبواب مفصلة عن الإمامة حرجة للطرف الآخر.

فتحصل أن نزول القرآن على نمطين ونوعين ولونين، نمط نزول متفرق للقرآن الكريم بدأ من ثلاث عشرة سنة قبل الهجرة وأستمر ثلاثاً وعشرين سنة، بدأ من السابع والعشرين من شهر رجب إلى سنة وفاة الرسول على هذا نمط فرقاني متفرق للزول القرآن، نزول أصوات وحروف ومعاني القرآن، نمط آخر لا الوقت يسعه ولا الساعات والشهور، بحوث طويلة فيه، كها أرشد أئمة أهل البيت في رواياتهم لذلك، نمط آخر له لون آخر، نوع آخر، من خصائصه أن نزوله بجملة القرآن، هذا النزول من القرآن ليس نزول أصوات وحروف، إنها هو نزول لحقيقة القرآن مرتبط بروح القدس.

في رواية الفريقين أن رسول الله على قال: «تعلموا القرآن فإنه يأتي يوم القيامة صاحبه في صورة شاب جميل شاحب اللون فيقول له القرآن: أنا الذي كنت أسهرت ليلك وأضمأت

١٤٨ ...... مقامات النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبوة

## هواجرك وأجففت ريقك...»<sup>(۱)</sup>.

ذاك الشاب قرآن أم فرقان أم ماذا؟ إن كان قرآنا وأعتقدنا أن حقيقته ليست إلا المصحف الشريف، حروف وأصوات، فهذا الذي يأتي في روايات الفريقين يشهد لمن تلاه ولمن حفظه، من هو هذا؟ هذا مرتبط بالنزول الثاني، النزول الثاني نزول روح القدس، الروح الأعظم وهو القرآن حقيقة وهو حقيقة القرآن.

# علم النبي الله وحجيته على الإنبياء:

يقول الباري تعالى: ﴿ تِلْكَ الرُّمُلُ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾ "، والقرآن الكريم يخبرنا بذلك، لنعلم أن الذي يأتينا من سيد الإنبياء (صلوات الله عليه) أحق بالإتباع من الذي يأتينا عن النبي إبراهيم أو عن النبي موسى أو عيسى أو نوح، ولذلك مرت سابقاً في الآيات قوله تعالى: ﴿ أَوَحَمْنَا إِلَيْكَ ﴾ في سورة الشورى، يعني خاص لك يا محمد'، وليس لجميع الأنبياء والرسل، إن أمر الحجية أمر خطير وأحد خواص الحجية أنها حاسمة وتحسم مفترق الطريق بخلاف بقية المقامات، فمثلاً مقام الشجاعة والكرم واليقين والصديقين والمتوسمين وأهل الفراسة والزهد وأهل الشوق وأهل المحبة وأهل العفاف ومقام الإحسان، تلك المقامات قد لا تكون حاسمة، لأنه قد تزاحها صفة أخرى فضيلية أو ثالثة فضيلية أو قد تزاحها التجنب والوقاية عن صفة رذيلية، فالحسم ليس من الضروري أن يكون من نصيب تلك المقامات أو من نصيب أصحاب تلك المقامات.

<sup>(</sup>١) الكافي ج٢: ٢٠١ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ٢٥٣.

والحجية ليست في لقمان مثلاً بل الحجية في نفس الدليل المدلل المبرهن الذي يدلي به لقمان، وفرق بين أن تكون الحجية لنفس لقمان وبين أن تكون الحجية صفة لما ينطوي عليه ويفيده لقمان، ففرق بين أن يكون الحجية للشخص نفسه وبين نفس العمل الصالح وصلاح العمل في نفسه، فميزان الصلاح ذاتي منطبق على العمل نفسه، وكثيراً ما البشر يحصل لديهم امتزاج وخلط بين صفات العامل وبين صفات العمل وبين حكم العمل أو الفعل أو الشيء المعين وبين صفة صاحب العمل أو الشيء، فإن بينها فرق، وفي لقمان لا يستشهد الباري تعالى بذات نفس لقمان بل يستشهد بالعلم الذي أعطي للقمان من حيث أنه متضمن للبرهان، فالحجية لنفس العلم بها اشتمل عليه من برهان لا صفة للقمان، وهذا بخلاف ما لو قبل لقمان النبوة لكانت الحجية له في نفسه.

مثلاً أهل اليقين و السداد والصلاح والنجدة والنجابة والكرم، الحجية لا في ذات أنفسهم بل لنفس ميزانية ذات العمل من حيث أنه منطبق على الموازين والصفات الميزانية والفضيلية بلحاظ نفس العمل، ويجب أن نفرق بين المقامات التي تكون الحجية صفة لنفس الذات وبين الحجية التي تكون لنفس العلم أو لنفس الصفات الميزانية، والقران عندما يستشهد مثلاً بمؤمن آل فرعون أو مؤمن إنطاكيا (حبيب النجار) فإنه يستشهد بها تضمن كلامهم من حجج لا بنفس صفة الحجية لذواتهم.

## هدى النبي وعلي:

ومن باب المثال القران يخاطب النبي عَيالياً: ﴿ فَبِهُ دَعْهُمُ ٱقْتَدِهُ ﴾ "، ولم يعبر الباري فبهم

<sup>(</sup>١) سورة الانعام: الآية ٩٠.

اقتده، والفرق بين الخطابين لأجل أن سيد الأنبياء أعظم من إبراهيم وموسى وعيسى ونوح وآدم الله فكيف الأفضل يتبع المفضول. نعم الوحي الإلهي المنزل إليهم الذي هو فعل الله (فَبِهُ دَسُهُمُ أُقَتَدِهُ) فالهدى من الله وهو فعل الله فهو يقتدي بهذه الحقيقة التي هي فعل الله تعالى وبها تضمنه هذا العلم الوحياني، لا أنه (فبهم أقتده) فإنهم ليسوا في مقام الحجية على النبيّ عَلَيْ . نعم علم الوحي بأعتباره فعل الله فهو حجة في الوحي فكل الأنبياء بالنسبة إلى سيد الأنبياء ليسوا حجة بل الوحي النازل عليهم هو حجة عليه، والأنبياء حجة على البشر وهذه نكتة لطيفة.

مثلاً أمير المؤمنين الله ليس بحجة على رسول الله بل إن رسول الله الله على أمير المؤمنين الله وكذلك أمير المؤمنين الله حجة على الحسنين وليس الحسنان حجة على أبيها، وفاطمة الله بناءً على أنها مفضولة لأمير المؤمنين الله فهي ليست بحجة على أمير المؤمنين الله وأمير المؤمنين حجة عليها. نعم علم فاطمة الذي تنزل به جبرائيل حجة على أمير المؤمنين الله، ففي عالم الحجج من يكون أعلى يكون حجة على من دونه ولا يكون من دونه المؤمنين الله، ففي عالم الحجج من يكون أعلى يكون حجة على من دونه ولا يكون من دونه حجة عليه لكن إذا كان فعل الله في البين فهو الذي يكون حجة، فالعالم علمه بعلم مكتسب حجة على العباد وليس ذاته والفرق هو أن الذات إذا صهرت وعجنت بذلك العلم تصير الذات حجة سلوكاً وفهماً ومعرفة، أما إذا كانت الذات ليست معجونة بذلك العلم كما هو الحال في غير المعصوم وحينئذ تكون تلك الصفة أو ذلك الشيء حجة وليس صفة لزومية لتلك الذات، لأن تلك الذات يمكن أن تفارق ذلك العلم، وأما عندما تكون نفس الذات حجة فالكمال الذي يكون أكمل من الشؤون التي عند تلك الذات هي الحجية، والذات عندما تكون حجة عندما تكون حجة ما الذات في كل مواقفها وسيرتها وإقدامها وإحجامها تكون حجة،

أما إذا كانت الحجية للعلم كصفة مكتسبة فالعلم يحتاج إلى من يطبقه ويحتاج إلى من يوزنه أو يعادله بجهات أخرى ولا يصير كل شيء في الموصوف به حجة.

#### للحجج مراتب:

ونفس الحجج التي مرت لها مراتب وأحد الفتن والامتحانات الشديدة العظيمة التي يمتحن الله بها كل العباد هو الإمتحان في المعرفة والبصيرة التي تشق الفتنة في المعرفة في مقابل الضلال، هي هذه أشد الامتحانات من إمتحانات الشهوة والغضب والرئاسة ومن كل شيء وإن كانت تلك إمتحانات شديدة، لكن الإمتحان في البصيرة والمعرفة شديد جداً، وأحد الأمور المهمة في النجاة من إمتحان فتنة المعرفة البصيرة هو تمييز الحجة عن اللاحجة، وأمر آخر في النجاة من فتنة المعرفة والبصيرة هي شيء أعقد ويخفق فيه الكثيرون هو معرفة مراتب الحجج، وتمييز الحجة عن اللاحجة يمكن لنخبة أن يفرقوا بينها وهذا بخلاف تمييز مراتب الحجج نفسها فإنه يمتحن به الأنبياء فضلاً عن دونهم حيث يوجد ضلال وإضلال وإفتتان في مراتب الحجج، مثلاً فتنة تشابه دلالة آية ظنية يعمل بها مقابل محكم من القران، وقد أمتحن الله تعالى اليهود والنصارى في تمييز حجية الحس عن حجية المعجزة، وجعل إتباعهم للحس ضلال مع المعرحجة في نفسه، ومن أحد مصادر البديهيات لكن درجات البديهيات تختلف.

وبعبارة أخرى يمتحن الله عباده في قدرة تمييز عقل الإنسان في درجات حجية البديهيات: ﴿ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِكَن شُبِّهَ لَهُمُ ۚ ﴾ (()، فألقى إنعكاس أضواء شبه النبي عيسى وليس هذا سحراً ولكنه حقيقة حسية لا تكشف عن الحقيقة تماما كما هي المعجزة،

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية ١٥٧.

فإن المعجزة حيث قد أخبرهم عيسى الله بدلائل وببينات وبراهين أنه باقي إلى دولة آخر الزمان في خلافة آخر الأئمة المعصومين الميلا، وقد أخبرهم بنزوله آخر الزمان فلديهم وعندهم علم بنزول عيسى الله والنبي عيسى الله بنفسه معجزة وما أدلى به من كلام الوحي هو فوق الحس، لكنهم حكّموا الحس على الوحي، وهذا إمتحان وفتنة ومع أن الحس حجة لكنه حجة دون حجية الوحي، ونفس مراتب البديهيات كما هو مبين في العلوم العقلية هي مراتب للحجج، مثلا الأوليات أبده من الحسيات فمن يتبع الحسيات ويترك الأوليات سوف يضل، وهذه هي الصعوبة والوعورة والشدة، فإن الحجة لها مراتب فإذا أتبعت الحجة اللدنيا وتركت الحجة العليا فهو الضلال، لأن مساحة الحجية الدنيا حجيتها محدودة فإذا خرجت عن مساحتها إلى مساحة حجية أخرى ولم تتبع الحجية العليا فالمآل إنقطاع الضياء والمصباح والوقوع في الضلال، وهذه الحقيقة في نظام الحجج يشير إليها ما في قول النبي تشافية لو كان موسى وعيسى حيين لما وسعهما إلا إتباعي ولو اتبعا ما يوحى إليهما وتركا ما يوحى إلى لهويا أو لضلال.

بمعنى أن حجية ما يوحى إلى سيد الأنبياء أعلى بمراتب من حجية ما يوحى إليهما.

وإمتحان الباري تعالى للأنبياء في البصيرة عظيم جداً وفي معرفة بطون الحقائق: ﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ ﴾ (()، وبتعبير أحد الأعلام أن الباري يقول لا أريد في الخلافة مجرد مقدس وعابد

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٣٠.

بل يتأهل لها العالم: ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاءَ كُلَّهَا ﴾ ﴿ وَ: ﴿ ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمُلائِكَةِ فَقَالَ أَنْبِئُونِي بِأَسْمَاءِ هَؤُلاء ... قَالُوا سُبْحَانَكَ لا عِلْمَ لَنَا إِلاَّ مَا عَلَّمْتَنَا ﴾ ﴿ وَعَلَم لَلا عِلْمَ بِالأسماء كلها: ﴿ قَالَ يَا آدَمُ أَنْبِئُهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ ﴾ ﴿ وإن كان لديهم قدس وعبادة لكن هذا في دون ظل العلم. إذاً البصيرة في المعرفة مهمة جداً.

# أمتحان الْنَّبِيّ صلى الله عَلَيْهِ وآله وسلم:

وفي رحلة معراج النبي الله وفي خضم تلك الرحلة خاض النبي عدة إمتحانات وأكثرها في البصيرة وكأنها هي نوع من إرادة الباري أن يبرز للملائكة وطبقاتهم كيف أن سيد الأنبياء نافذ البصيرة، مثلاً ناداه هاتف ولم يعتن به بل لم يلحظه وثاني وثالث لم يعتني به فجاء جبرائيل وقال للنبي الهاتف الأول الدنيا ولو التفت إليها لطمعت أمتك في الدنيا، والهاتف الثاني يهوذا الذي هود اليهود ولو التفت إليه لتهودت أمتك، والثالث بولس الذي نصر النصارى ولو التفت إليه لتنصرت أمتك". أي يبعث فيها من يعمل بنفس ما عمل بولس بالنصارى، أما السامري وعجله فهذا بحث آخر، فهذه عدة إمتحانات خاضها النبي النبي النبي النبي النبياة.

وتفسير كيفية الإمتحانات بذلك أن تمثل الدنيا ليس مجرد تراءي بسيط بل عبارة عن تمركز كل جاذبيات وطاقات الجذب في الدنيا من أول عمرها إلى بقائها من قوة أنواع

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٣١.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ٣١ ـ ٣٢.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية ٣٣.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ج١٨: ٣١٩.

مفاتنها، فمثلاً قوة جاذبية كل فتاة حسناء في الدنيا أجتمع في ذلك الترائي فلو أراد محاسب أن يقدر مدى طاقة الجاذبية الغريزية لكل إمرأة جميلة بل لكل جمال خلاب في الدنيا ويجمعه في مركز واحد فكم طاقة جاذبية ذلك المركز سوف تكون، وكذلك جاذبية كل مال من ذهب وفضة ونقد كان وكائن وسيكون في الدنيا تمركز في ذلك الترائي، وكذلك جاذبية حب الأولاد والعشيرة في كل عمر الدنيا تمركز في ذلك الترائي وغير ذلك من كل ما للدنيا من قدرة وطاقة مفاتن، فتمركز كل هذه الطاقات والجاذبيات في ذلك التمثيل والترائي للدنيا واعتراضها بدايات العروج لرسول الله على ورغم كل هذه الطاقة والقدرة في الجاذبية لم تستطع أن تؤثر على النبي يوسف الله بزليخا فالفارق لا يقاس ولا يحصى.

وكذلك تراءي بولس ويهوذا فهو عبارة عن تمركز قوة فتنة كل الدجل وفتنة التشابه في كل المتشابهات ومع ذلك فلم تستطع أن تؤثر بمقدار اختطاف لمحة من توجه خواطر النبي موسى النبي وبصره، فمثلاً لاحظ التخييل بالسحر الذي حصل في مواجهة النبي موسى النبي وجاذبية قدرة السلطان في إستعراض الخيل الذي إمتحن به النبي سليمان الملك، وفتنة التحكيم الذي كانت في إمتحان داود الله وامتحان إبراهيم بذبح إسماعيل الملك.

وغير ذلك من فتن في إمتحانات الأنبياء متفرقة مختلفة لكنها تجمعت وتمركزت في ذلك الترائي والتمثيل في الاعتراض الثلاثي الذي واجهه سيد الأنبياء وعند بدأ عروجه إلى السماء.

# قُربى النبي صلى الله عليه وآله وسلم:

وهناك نكتة يشير إليها القرآن وهي أن العدالة في الأرض بكاملها وتمامها لا تسود ولا

تتحقق إلاّ بقربي النبي ﷺ دون غيرهم من المعصومين من الأنبياء والرسل: ﴿ هُوَ ٱلَّذِيُّ أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُ دَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ . ﴾ "، ولم يمنح الباري ذلك التعبير في حق النبي عيسى ولا موسى ولا إبراهيم الله كما يقول بعض المحققين من أهل المعنى لأن المسؤولية عندما تكون ثقيلة والعبء العلمي والتدبير العلمي والعملي كبير باهض يتكئد الكاهل فيراد لها عصمة شديدة، ومن ثم يخصص القران هذا المنصب والمقام لإقامة العدل الإلهي في كل أرجاء الأرض بقربي الْنَّبيِّ عَيَّا الله في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَفَاءَ اللهُ ﴾،الثروات العامة بل كل ثروات الأرض: ﴿مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْسَاكِينِ. . . ﴾ فتدبيرها بيد الله والرسول وقربى النبي تدبيرها إلى يوم القيامة لا بيد النبي عيسى الذي سينزل من السماء ولا إلياس ولا إدريس والخضر من الأنبياء الأحياء على الأرض بل خاصة لقربي الْنَّبِيّ لَيْلَّةَ مع أن سائر الأنبياء كإبراهيم وموسى ونوح وغيرهم سيرجعون إلى الدنيا في مرحلة الرجعة من عمر آخر الدنيا قبل يوم القيامة والمعاد الأكبر، وقد علل القرآن هذا التخصيص: ﴿ كَيْ لا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِيَاءِ ﴾ ".

فالفارق الطبقي الفاحش والإقطاع الفاحش والأستبداد...الخ، والعدالة لا تتم إلا بإسناد ثروات الأرض بيد ذي القربي، مما يدل أن علم النبي عيسى الله ليس بذلك المستوى بأن يقيم نظام سياسة نقدية عادلة، أو نظام سياسة مصرفية عادلة، أو نظام سياسة زراعية، أو إقتصادية، أو تجارية عادلة تتحكم في القدرات الأخرى، كما نشاهد الآن طاقات تسلح

<sup>(</sup>١) سورة التوبة: الآية ٣٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر: الآية ٧.

المعلومات مؤثرة في أدارة نظام المالية والمصرفية والاقتصادية مع أن البشرية لازالت تعيش في عقدنا المعاصر الراهن أزمة اقتصادية حادة عاصفة فهاهم منظري نخب الخبرة البشرية في المال والنقد والمصرف والأقتصاد والتجارة قد عجزوا عن تنظير نظام عادل في هذه الحقول فضلاً عن مقام التطبيق والتنفيذ وهذا بعد أن جربت البشرية النظرية الشيوعية والاشتراكية والرأسهالية ونظام السوق الحر ونظام التجارة العالمي الموحد ونظام البورصة. فالبشرية لازالت عاجزة عن تنظير نظام عادل في هذه الحقول فضلاً عن أن تجد آلية ضامنة للعدل في التطبيق، فالباري يقول هذه العدالة على وجه الأرض بنحو كامل تام يهيئ لها طبقة خاصة من المعصومين هيئاً.

ومن ثم كان بعض الأنبياء نبوته بحدود أسرته بمعنى أن حدود عصمته تؤهله لهداية أسرته، وبعض الأنبياء لحيه وبعضهم لبلده أو لبلدين: ﴿ وَأَرْسَلْنَاهُ إِلَى مِائَةِ أَلْفٍ أَوْ يَرْيَدُونَ ﴾ (()، أما قوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلا ّرَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ (()، فهذا يحتاج إلى سؤدد وعصمة شديدة، إذا العصمة درجات وبحسب كاهل المسؤولية والعبء، وهذا بنفسه برهان على أن أوصياء سيد الرسل هم أفضل من أنبياء أولو العزم، لأن رسالة سيد الرسل مسؤوليتها للعالمين وإلى يوم القيامة فهي أطول الشرايع وأكبر المسؤوليات فوصيه يكون اكبر مقاماً من الأنبياء الآخرين، لأن دائرة المسؤولية عظيمة وكبيرة بنفس البيان.

<sup>(</sup>١) سورة الصافات: الآية ١٤٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء: الآية ١٠٧.

# 

إذاً للقرآن منازل غيبية وليس القرآن الكريم منزلته ومقامه محصور بها بين الدفتين كي يقول القائل (حسبنا كتاب الله) لأن الكتاب ليس ينحصر مقامه فقط بها بين الدفتين، بل له منازل غيبية أخرى، وأحد المنازل الغيبية للقرآن الكريم هي ﴿ قُل لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِلَّهُ كَلِهَاتُ رَبِّ ﴾ (١٠).

مع أن الكلمات الموجودة في المصحف الشريف تعدادها معدود محدود وكذلك الآيات والسور، بينها القرآن الكريم يقول الكلمات لا تنفد ولا تنقطع، لذلك يتوهم هذا القائل أن النبي يتلقى شيئاً محدوداً لأنه لم ولن يعي أي منزل من منازل القرآن الكريم، فإن المنزل العائل أن النبي تلقى النبي على لا يزال يرفد وينهل ويمد العلم البشري، وهذا سنخ ﴿ لَّوْ كَانَ البّحرُ مِدَادًا لِّكَلّماتِ رَبّي لَنفِدَ الْبُحْرُ قَبْلَ أَن تَنفَدَ كَلّماتُ رَبّي ﴾ فإن الكلمات جمعها كلام، والكلام جمعه في الكتاب.

وفي آية أخرى قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَامٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِن بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبُحُرِ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ اللهَّ إِنَّ اللهَّ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ ".

فتين أن هذا الذي بين الدفتين من المصحف الشريف العظيم المقدس هو أنزل منزلة من منازل القرآن الكريم، فإن للقرآن منازل ومقامات عديدة جداً، بعضها موصوف بأنه لا محدود، لا متناهي، لا ينقطع، ولا يستوعبه عالم المادة، وإنها يستوعب عالم المادة شيئاً فشيئاً من

<sup>(</sup>١) سورة الكهف: الآية ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: الآية ٢٧.

عالم الملكوت، وأهل البيت الميقيل هم الذين يبنون هذه البراهين والدلائل والحقائق، والقرآن يفصح عن حقائقه بدعامة وإرشاد أهل البيت اليقل للأمة ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَّ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ﴾ (١).

فكما يجب الأخذ بتنزيل القرآن يجب الأخذ بالتأويل الحق لا التأويل الهلوسي الذوقي. فالتأويل الحق الذي لا يعلمه إلا الله والراسخون في العلم من هذه الأمة، والذي أفصح عنه القرآن الكريم به لا يَمَسُّهُ إِلاَّ الْمُطَهَّرُونَ في فحجية التأويل من المطهرين في هذه الأمة كحجية التنزيل وكلها روافد نازلة من المنازل والمقامات العلوية للقرآن الكريم، ولذلك ورد أن في كل عام من شهر رمضان في ليلة القدر ينزل تأويل للقرآن الكريم، وقد أصبح للنزول 1500 من قول يعني أنه نزل للقرآن (1500) تأويل، لا ينفد ولا ينقطع ولا ينتهي، ومن هنا فإن هذا القائل بحسبنا كتاب الله أو المتسائل لم يع ولم يعرف ولم ينتبه إلى منازل القرآن الكريم، ولو فهم هذا لما قال أن ما تلقاه من النبي الله عدود ومحصور بحسب عدد السور والآيات والكلمات.

إذن للقرآن الكريم منازل غيبية غير محدودة، وليس لها لون من تربة الأرض زمكانية أو جغراقومية كي تسمى بتسمية معينة بل هي من عالم الأمر فلا تتلون بالجغرافية.

#### علم المعارف والفقه:

في بحوث علم المعارف ليس من قبيل موازين البحث في علم الفقه والفروع، من قبيل العام والخاص، والخاص يقيد العام وهكذا، فإنه لا تطابق تام بينهما بين موازين البحث

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية ٧.

الفقهي في الفروع وموازين البحث في المعرفة، ولكن هناك قواعد في البيان، في الآيات، في العموم والخصوص، المجمل والمبين، المحكم والمتشابه، فلا يمكن لنا أن نحبس البحث العلمي في بحث الفقه والفروع فقط، بل هناك معادلات وموازين في المعارف يجب أن يبحث فيها ويدلل عليها ولها ومنها تتفرع قواعد أخرى يجب الخوض فيها.

وكما يجب على طالب العلم أن يدمن البحث في الفقه والأصول كذلك يجب عليه أن يدمن طيلة حياته في البحث عن المعارف، والباب فيها المعارف أوسع فأوسع، لأنه لايتم ولا يستنفذ، فإن إصابة الحقيقة واستقامتها بتوسط العلم يراد له مكابدة، وبحث، وتنقيح، وتحري، وتخرير، وتفصيل، وبيان، وبسط.

أما إذا بات في البين تكاسل وتهاون فسوف تصبح تلك البحوث دائماً مبهمة ومجملة ومن ثم يدب التشابه والإثارات، والمغالطات، والإنحرافات.

ولذا فإن أحياء العلم ضروري في فقه الفروع وفي فقه الآداب الفقه الأوسط من الرياضات الشرعية للروح من سير وسلوك وتهذيب النفس وغيرها، وفي الفقه الأكبر الذي هو المعارف وَهُوَ الأعظم، فإن هناك تلازم بين هذه المقامات الثلاثة، الفقه الأكبر، الفقه الأوسط، الفقه الأصغر، فإن أحدها بدون الآخرين يسبب تخبط أو غفلات، ويسبب نوع من التشويشات، والتشابهات.

ومن يريد الغور في هذا العلم لا يكفي يوم ولا يومين ولا سنة ولا سنتين، ولكن يدأب عمره كله.

#### صدقية الكتب الإلهية:

هناك جملة من الباحثين وربها بعض المتكلمين من الأديان والملل والنحل، يتبنون هذا الرأي، وهو أن كتاب التوراة - الأصلية وليست المحرفة الحالية - هو من إنشاء النبي موسى الملكاء،

هكذا يظنون ويزعمون، مع أن نظام الآيات القرآنية واضحة لرد هذا الإدعاء، لأن النبي موسى الله تلقى الألواح، وهذه الألواح ـ كما مرَّ سابقاً ـ فيها تفصيل من كل شيء، حيث مكتوب فيها التوراة بالكامل، فكيف يكون إنشاء من النبي موسى الله.

وهذه الشبهة أيضاً وردت على كتاب الإنجيل من أنه من إنشاء النبي عيسى الله وكذلك الزبور أنه من إنشاء النبي داوود الله الزبور أنه من إنشاء النبي داوود الله النبي على المناء النبي على المناء النبي المناء النبي على المناء النبي المناء النبي المناء النبي المناء النبي على المناء النبي المناء النبي على المناء النبي على المناء النبي على المناء النبي المناء النبي المناء النبي المناء النبي المناء النبي على المناء النبي على المناء النبي المناء المناء

ونظير ذلك زعم البعض ولا أقول الكل من أهل السير والسلوك أو العرفان أو التصوف من أن القرآن الكريم كذلك، أي أنه من إنشاء النبي عَيَالًا، والآيات القرآنية تفند مثل هذه المقالات، فهي كتب سهاوية وكلام إلهي نازل على الأنبياء، إن هذه المزاعم والإثارات والشبهات تثار الآن بثوبها الجديد وبصياغة جديدة، حيث أنها ترجع إلى بحوث قديمة ولكن بتغيير من البيان.

# الصدق الفعلي والفاعلي:

إنَّ الصدق عموماً كصفة أو كفعل أو ممارسة كيف يمكن أن نتصورها، ومن الطبيعي هناك صدق في الفعل في حد نفسه، ويسمى بالصدق الفعلي، وهناك صدق بحسب تعمد الفاعل للقيام بأخبار صادق ويسمى بالصدق الفاعلي، فربها شخص عادل مستقيم السيرة، مؤمن من المؤمنين أو مسلم من المسلمين، صادق اللهجة يخبر عن شيء هو خلاف الواقع، ولم يكن متعمداً في الإخبار بخلاف الواقع، بل اعتمد في أخباره على مستند معين معذور فيه، بل إن البينات الشرعية قامت لديه بخبر معين، فهو يخبر بمدلول ذلك الخبر، هنا حسب الاصطلاح يقولون من جهة الفاعل الذي هو المخبر المؤمن عنده صدق فاعلي، يعني من جهة الفاعل الذي هو المخبر المؤمن عنده صدق فاعلي، يعني من

## عصمة الأنبياء في الوحي تلقيا وإبلاغا.....

موازين متاحة له، ومعذور ومجاز في الاعتماد عليها، ولكن منجهة المقولة الخبرية ينقلب الواقع، فهذا صدق فاعلي ولكنه كذب خبري.

فلو كان فالشخص لا يتأهل لموقع من المسؤولية في النظام السياسي - مثلاً - أو الاجتهاعي، أو القضائي، وعنده كفاءة من العدالة وكفاءة علمية، ولا تكفي الكفائة من الجانب العملي أن يكون عادلاً، بل لابد أن تكون لديه كفاءة علمية أيضاً، ولكن كفاءته العملية إلى درجة وكفاءته العلمية إلى درجة، من قبيل قوله تعالى ﴿ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ الْقَوِيُّ الْأَمِينُ ﴾ "، فإنه أمين من جانب وقوي على إدارة الشؤون والتدبير جانب آخر.

ومن قبيل قوله تعالى ﴿ اجْعَلْنِي عَلَى خَزَآئِنِ الأَرْضِ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾ " فإنه أمين من جانب وذو علم من جانب آخر.

ومن هنا فالمؤمن العادل إذا قام بأخبار ما، وكان قد أستند إلى مستندات وهذه المستندات قد تصيب وقد تخطىء فها هي الضهانة للصدق دائهاً؟!

فربها نفتقد الضمانة الدائمة المطابقة للواقع، لأن هذه المستندات وإن كان معذوراً هو في الإستناد إليها لكنها لا تؤمن الضمانة الدائمة للصدق.

وبتأمين الضهانة الدائمة للصدق لابد أن تكون منابع العلم منابع منفتحة على الواقع، فلا يمكن أن تتخطى الواقع ولا الواقع يمكن أن يتخطاها.

ومن هنا فالصدق الخبري لا يمكن أن يقرر بنحو الديمومة والثبات إذا لم تكن المنابع

<sup>(</sup>١) سورة القصص: الآية ٢٦.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف: الآية ٥٥.

١٦٢ ...... مقامات النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبوة

العلمية محيطة بالواقع.

وبعبارة أخرى الصدق الخبري ليس فقط يؤثر فيه الصفات العملية للإنسان أو للمخبر وبل للصفات العلمية دور رئيسي أكبر أيضاً.

فيتضح أن المنبع العلمي الذي يستند إليه المخبر إذا لم يكن محيطاً وتاماً بالواقع فلا يؤمن الصدق الدائم، وهذه الحيثية تعني أن الدرجة العلمية للمخبر مؤثرة بشكل ركني وبنيوي في صدق الصادق، ولذلك ـ مع احترامنا وتقديرنا لكل من يتسمى بعادل ـ فإن العادل ليس هو صادق دائماً ، وإن لم يتعمد هو الكذب، ولكن الأمر والحال تلقائياً يقع في الكذب، لأن العادل مها بلغت عدالته وتقواه فليس لديه منابع علمية يمكن أن تحيط بالواقع، وهذه القضية ليست فقط لشخص العادل وإنها هي سارية في كل أصحاب العلوم.

مثلاً خبير فيزيائي أو كيميائي أو في أي علم من العلوم الأخرى، لا يمكن أن يقدر لذلك العالم أن يكون صادقاً أو واقعياً في أحكامه وأخباره دائماً، لأن هذا الركن الأول ليس له خبرة فيه وهو أن يكون منبع العلم لديه منبعاً علمياً محيطاً بالواقع.

### علم الأنبياء:

ومن هنا نأتي إلى بحثنا وهو أن الأنبياء إذا لم يكونوا على درجة من العلم اللدني المحيط بالواقعيات، لا يمكن أن يؤمن فيهم الصدق بنحو دائم، دع عنك الآن الصدق الفاعلي، فالصدق الفاعلي في الراوي العادل صدق فرض نهاية، وهو بحسب روايته وسلوكه في عدم تعمد الكذب وإن كانت كل روايته كذباً من حيث لا يشعر، ولكن وليكن كلامنا الآن في الذي لا يصدر منه كذب، لأنه بحسب المقولة والمقال والقول لا تكون مقالاته وإخباراته وآرائه مخالفة للواقع أي تؤمن المطابقة.

فتين أن الصدق بحسب الخبر وبحسب القول والمقال لا تظنن أبداً أنه يؤمن بحسب الصفات العملية الصحيحة لدى القائل والمقول. فإن الركن الركين أن يكون مستنده العلمي منفتحاً، متسعاً، محيطاً بالواقعية على سعته، فلو لاحظنا رواة الأخبار سواء عند الفرق الإسلامية أو في الفرق والملل والنحل الأخرى، فالراوي لأي كان إنتهائه كيف يؤمن حجية خبره، وإن كانت الحجية عند الجميع لاتصل إلى اليقين، بل تصل إلى الظن. ولماذا حجية العابد الصالح العادل تصل إلى الظن ولا تصل إلى اليقين؟!

هناك عدة زوايا وعدة حيثيات لابد أن تؤمن بشكل ظني كي نصل إلى الحجية الظنية في الخبر، وهذا حتى في الأحكام والقوانين الوضيعة، فعندما يأتي شاهد أو شاهدان أو شهود في محكمة قضائية أو في خصومة معينة، هناك زاوية من الزوايا ألا وهي زاوية الاشتباه، مستند هؤلاء الشهود والرواة للتراث الديني الإسلامي أو غير الإسلامي هناك زاوية تسمى بالاشتباه أو الغفلة، كيف نؤمن أن هؤلاء الشهود، أو الرواة، أو المخبرين لم يغفلوا، نؤمن ذلك من خلال الحس، بل إن المستندات اليقينية على درجات في علم المنطق وعلى مراتب منابع اليقين من أوليات، وجدانيات، حسيات، حدسيات، ومتواترات حسب درجات، لأن حدود اليقين في هذه المراتب له مديات مختلفة، مثلاً الحس له دائرة معينة ووراء هذه الدائرة، لا يورث الحس اليقين بل الظن، هو وراء هذه الدائرة كياً ومساحة، أو في هذه الدائرة كيفاً، ومن باب المثال المصباح المشتعل مثلاً له دائرة ينير فيها، ووراء هذه الدائرة يكون الظلام ويتسلط هذا الظلام على نور هذا المصباح، وراء هذه الدائرة المعينة فرضاً إلى عشرة أمتار أو عشرين متر لا إضاءة له.

إذاً قوة هذا المصباح كماً، مساحة إلى مائة متر من حيث الكم لا من حيث الكيف وإذا

أردت أن تنظر في نور هذا المصباح الذي أمامنا فلا نستطيع أن ننظر به إلى أشياء ناعمة جداً مثل أجزاء الساعة اليدوية، بل نحتاج إلى نور أقوى كيفاً.

فنلاحظ هذا المصباح نوراً ذا مائة وحدة طاقية ولكن له كيفاً حداً في دائرته، ومدى محدود يجلب لك الحقيقة كيفاً وكهاً ومساحة ، فليس لديه سعة لا محدودة من جهة الكيف وليس لديه سعة لا محدودة من حيث الكم، وهكذا الحجج الإلهية فإن لها مراتب.

#### الحس الكاذب:

فالمستند العلمي ولو كانت صورته يقينية إلا أن هذا اليقين ليس له سعة كماً وكيفاً بنحو لا محدود، هذا لو كان المستند من منابع ظنية، فالحال سوف يكون أضعف وأضعف.

ومن خلال هذا يتضح أن أخبار العدول أو الثقاة غالباً ما تكون حجيته ظنية، وإلى مراتب المنابع في الإدراك وفي مستندات العلم ومحدوديتها نرى الإشارة في الكتاب الكريم وأنه تعالى عَزَّ وَجَلَّ يخطىء النصارى واليهود في دعواهم، أن النبي عيسى قتل مع أن مستندهم كان هو الحس ﴿ وَقَوْ لِهِمْ إِنَّا قَتَلُوهُ وَلَكِن شُبهً الحس ﴿ وَقَوْ لِهِمْ إِنَّا قَتَلُوهُ وَلَكِن شُبهً لَمُ مَرْيَمَ رَسُولَ اللهِ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبهً لَمُ مَوْيَمَ رَسُولَ اللهِ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينًا بَل لَمُ مَوْيَعُ اللهُ إِلاَّ اتِّبَاعَ الظَّنِّ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينًا بَل مَنْ عَلْمٍ إِلاَّ اتِّبَاعَ الظَّنِّ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينًا بَل مَنْ عَلْمٍ إِلاَّ اتِّبَاعَ الظَّنِّ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينًا بَل مَنْ عَلْمٍ إِلاَّ اتَّبَاعَ الظَّنِّ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينًا بَل مَنْ عَلْمٍ إِلاَّ اتَّبَاعَ الظُّنِ وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ ".

وهذا الحس تشبيه بترائي الشبيه بالحقيقة حيث ألقى الله مثال النبي عيسى على الشخص الخائن الواشي فاشتبه الحال على اليهود والنصارى، وهذا ليس بسحر منه تعالى بل

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية ١٥٧ ـ ١٥٨.

هذه كرامة إلهية بأن يحجب أبصارهم عن رؤية ذلك الرجل بحقيقته.

ومن باب المثال على الحس الخاطئ، أنك إذا نظرت إلى أي شارع معين يمتد إلى الأفق أمامك وإذا أمعنت النظر إلى نهاية الأفق سوف ترى أن ضفتي هذا الشارع ملتصقتين مع أنك تجزم بعقلك أنها ليس ملتصقتين بينا الحس يريك عكس ذلك، وهذا دليل على أن الحس يخطأ، فالحس له مجال وأفق معين من الصدق وما ورائه يخطأ.

مثال آخر، لو كانت هناك شعلة نارية بيد شخص ما وكان هذا الشخص يدير تلك الشعلة بقوة فسوف يترائى لك أن هناك حلقة نارية بيد ذلك الشخص الذي يدير الشعلة بيده، بيد أنها ليست حلقة بل هي شعلة واحدة لكن توالي صورة الشعلة على العين بسرعة تتألف منها حلقة نارية، وهذا خطأ حسى أيضاً.

ومناشيء الحس الخاطئ التي ذكروها كثيرة سواء كانت عن طريق البصر أو غيره كما في الهندسة، ولذلك لا يعتمد البحوث الهندسية العملاقة على مجرد الحس وإلا لفشلت في كثير من إنجازاتها، ولما كانت إنجازاتهم مؤمنة ومضمونة بالسلامة، لأن الحس لا يضبط أكناف المشهد الخارجي بتهامه.

# رواة الفروع غير رواة العقائد:

ظاهرة أُخرى نذكرها في الاخبارات والمقولات، وهي أن الراوي الفقيه في الفروع مثلاً عندما يروي الرواية التي عن النبي عن النبي عن الأئمة الميالا يكون ضبطه للرواية أكفأ من الراوي غير الفقيه، ولذلك تكون رواية الأفقه هي المقدمة في الترجيح بين الروايات عند التعارض والتنافي.

وهكذا الحال بالنسبة إلى الراوي الذي يخوض في باب المعارف، فإن ضبطه لنكات

المعارف في الروايات الصادرة عن بيت النبوة والعصمة أضبط من غيره حتى من فقهاء الرواة في الفروع، وهذا ما شاهدناه بالاستقراء وفي موارد كثيرة.

فإن تخصص الرواة مؤثر في ضبطهم للأحاديث الصادرة عن المعصومين المهالا وهذا يدلل على أن الأهلية العلمية التي يمتلكها الراوي في مجال ما يرويه مؤثرة جداً، وهذه نكتة علمية يجب الالتفات إليها.

ومن ذلك تنقشع الغفلة في مقولة كثير من تقديم رواية الراوي الجهبذ والثقة العين النيقد في الفروع، في المعارف، في الدلالة والحجية على رواية الراوي الذي يروي روايات المعارف، وأن هذا القول ليس صحيحاً، لأن الراوي المحترف في روايات المعارف تكون روايته أضبط من غيره في المعارف لأن المجال والاختصاص اختصاصه ومجاله، وللأسف الشديد أن هذه الضابطة متروكة في علم الرجال تماماً إلا من المحققين فإنهم التفتوا إلى هذه المسألة وفي المسألة فائدة عظيمة في البحث العلمي.

فالمستوى العلمي لدى الراوي يؤثر طرداً في صدقه وضبطه واتقانه للمتن في المجال الذي يخبر عنه ويروي فيه.

### حقيقة صدق النبوة:

ومن هنا نفهم معنى ومنشأ صدق الأنبياء ولا سيها سيدهم إذا كان يخبر عن غيب الغيوب وعن شؤون الملكوت المختلفة والمفروض أن إخباره صدق مطلق منه ، حيث أن له إحاطة علمية حضورية بتلك العوالم فيكون صدقه بأصدق إطلاق ناشئ من نفوذ علمه وإلا فكيف يكون له قدرة على الصدق المطلق، وهذا التعريف لحقيقة صدق النبوة يختلف عن التعريف التي تستعرضه جملة من الكتب الكلامية ولا أقصد الكل -

حيث تصور أن الأنبياء مثل حافظة الصوت يخزنون ما يصل إليهم صوتاً ثم يبلغوه يعني كالرواة وهذا لا يمكن تصوره في الأخبار عن هائل من المعلومات وهول من الحقائق والعوالم من دون أن يكون ضبط علمي محيط بالمعلومات.

## تفاوت هيمنة الكتب السماوية:

وإذا أردنا أن نخوض في هذا البحث غوراً قليلاً وببسط أكثر فنقول، لماذا كتب الأنبياء الميقاطية تتفاوت هيمنة وعلواً وإحاطة عن بعضها البعض، مثلاً القرآن الكريم يوصف بأنه مهيمن على الكتب السهاوية كلها ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحُقِّ مُصَدِّقًا لِمَّا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ ﴾ وكذلك التوراة تختلف عن الإنجيل، والإنجيل يختلف عن صحف إبراهيم تختلف عن صحف موسى وهكذا. فلهاذا هذا الاختلاف.

قد يقال أن سبب هذا الاختلاف بلحاظ الشرائع أو اعتبار تدريجية التشريعات الإلهية. ولو أردنا أن نتعمق أكثر نسأل نفس هذا السؤال حول العلوم والمعلومات العقائدية، لأن العقائد لا يمكن أن تنسخ بين نبي ونبي آخر، لأن الدين لا نسخ فيه ﴿إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللهِ الإِسْلاَمُ ﴾ "، ﴿ وَمَن يَنْتَغِ غَيْرَ الإِسْلاَمُ وِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ "، وإنها النسخ يكون في الشريعة أو المنهاج ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ ".

إذن الدين واحد وهو عبارة عن مكونات العقيدة التي لا نسخ فيها، ويتضمن أيضاً

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: الآية ٤٨.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: الآية ١٩.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران: الآية ٨٥.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة: الآية ٥٤.

أركان الفروع التي هي الشريعة والمنهاج، فلماذا تفاوت الأنبياء في بيان المعارف والتي هي حقائق عن العوالم والكونيات؟!

ونحن نعلم أن الموحي الأصلي وهو الله رب العالمين مرسل لكل الأنبياء، فمن جهة القنوات الإلهية في قدرة الله سواء وعلى حالها ولا اختلاف فيها لجميع الأنبياء، فما هو سبب هذا التفاوت؟

إن التفاوت المذكور صار وأصبح بسبب نفس مستويات الإحاطة الحضورية لتلك الرسل والأنبياء، وهذا ما أشار إليه قوله تعالى ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾ (الرسل والأنبياء، وهذا ليس كها يفسره أصحاب الإثارات والشبهات، من أن الأنبياء يبلغون عن الواقعية وعن الباري تعالى بمقدار تلوينات ذواتهم لتلك الحقيقة ـ والعياذ بالله - بل الحقيقة هو أختلاف مقاماتهم كمرايا من جهة ومن جهة الإحاطة الحضورية لعروج ذواتهم إلى غير ذلك من الجهات في أنواع وحي النبوة.

#### ي المرآة أسرار:

ففي حديث طويل قال الإمام الرضائلي وهو يحاور عمران الصابي: ... ألا بالله أخبرني عن المرآة أنت فيها أم هي فيك؟ فإن كان ليس واحد منكما في صاحبه فبأي شيء استدللت بها على نفسك يا عمران؟

قال: بضوء بيني وبينها، قال الرضائي هل ترى من ذلك الضوء في المرآة أكثر مما تراه في عينك؟ قال: نعم، قال الرضائي: فأرناه فلم يحر جواباً، قال: فلا أرى النور إلا وقد دلك

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٢٥٣.

## 

ودل المرآة على أنفسكما من غير أن يكون في واحد منكما٠٠٠.

فالمرآة بقدر صفائها تعكس النور أكثر فأكثر، والآيات الإلهية تختلف عن المرايا لأنه هناك آيات كبرى وصغرى وآيات أكبر من الكبرى حسب بيان القرآن الكريم: ﴿ لَقَدْ رَأَى مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الْكُبْرِي ﴾ ".

فهذه العلامات وهذه المرائي تختلف درجاتها مما يدلل على أن ما يبلغه الأنبياء المهلك لابُدَّ أن يكونوا قد أحاطوا به علماً ومن ثم يبلغوه، وإلا فكيف يكون هناك ضبط وإتقان وصدق فعلي وصدق فاعلي، والضبط ـ كما مرَّ ـ يعني الصدق الذي لا يتكىء على ركازة واحدة، بل لابد أن يتكاعلى الجانب العلمى.

# حاكمية الفيء والطبقات المحرومة:

ومن باب المثال، في آية الفيء ﴿ مَّا أَفَاء اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ وَلِلرّسُولِ وَالنّبِيلِ ﴾ ﴿ والفيء عند المسلمين هو ثروات وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالمُسَاكِينِ وَابْنِ السّبِيلِ ﴾ ﴿ والفيء عند المسلمين هو ثروات الأرض، يعني أن إدارة الفيء، وحاكمية الفيء، وولاية الفيء إلى الله عَزَّ وَجَلَّ وللرسول يَلِيُ ولذي القربي لَيَهُ لأن اللام هنا لام ملكية التدبير والإرادة والتمكين أي لام الولاية، ﴿ فَلِلرّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى ﴾ فقد تكررت هذه اللام في الثلاثة الأولى، ولم تتكرر في ﴿ وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَابْنِ السّبِيلِ ﴾ أي الطبقات المحرومة، فلهاذا هذا التخصيص للام

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا للصدوق ج٢: ١٥٣، ب١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النجم: الآية ١٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الحشر: الآية ٧.

بالنسبة إلى الملكية خاصة في ﴿ فَلِلرَّ سُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى ﴾ دون الطبقات المحرومة؟!

هنا يجيب على ذلك مفاد الآية الشريفة أي ﴿ كَيْ لا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِيَاءِ ﴾ يعني كي لا يحتكر الأغنياء أو الطبقات الغنية والمرفهة أموال الأرض في يدها ومن ثم سوف تظلم باقي الطبقات المحرومة، ومن هنا فلابد من إسناد ولاية تدبير أمور الأرض إلى قربى النبي على الأسباب كي تنتشر وتفشو العدالة في الأرض من العدالة الاقتصادية والنقدية، وكذلك العدالة في القدرة التي تؤمن العدالة في كل مجالات الحياة من المجال السياسي

# علاج الأزمة الاقتصادية المالية بيد ذوي القربى:

والاقتصادي والأمني.

فلابد من وجود برنامج علمي في السياسة الاقتصادية العادلة التي تؤمن قانون عادل مالي اقتصادي تجاري زراعي ضريبي جمركي في كل أصعدة الاقتصاد، ولو نلاحظ الآن الأزمة الحالية في أمريكا وفي كل العالم، وقد عجز منظرو الرأسهالية، ونظام السوق الحرة، ونظام التجارة العالمي الموحد، ونظام البورصة عن الوصول إلى تنظيم عادل ومعالج للأزمة، والنظام الاقتصادي المالي قد مر بمراحل وتطور كثيراً وآخر ما وصل إليه هو نظام (السوق الحر)، وهذا النظام أثبت فشله، لأن عصابات الأموال سرقت كل ودائع البشر والشعوب الموجودة في البنوك.

وبعبارة أُخرى الشيوعية أتت وفشلت كتنظير فضلاً عن التطبيق، وهكذا الاشتراكية والرأسهالية كتنظير وتطبيق أيضاً فشلتا، وأثبتت البشرية عجزها وحيرتها في التنظير فضلاً عن مرحلة التطبيق كعمل، بل كنظام نظري قانوني يؤمن العدالة البنكية والمصرفية وعدالة البورصات وعدالة توزيع الأموال وحركتها، بل وكذلك عدالة الصناعة والزراعة والدول

في تنافس زراعي وصناعي وفي خضم هذا التنافس دولة تدمر أخرى وتدمر شعوب أخرى بسبب هذا التنافس، وهناك ملفات وحوادث كثيرة لو أراد الباحث أن يتبعها، ولهذا ترى الدول العظمى تدعوا إلى مؤتمرات دولية لرسم قواعد جديدة في النظام المالي يتطاول فكرهم في مثل هذه الأزمات في لا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِيَاء وهذه ملحمة قرآنية ذكرها الباري منذ أربعة عشر قرناً وإلى يوم القيامة، والقرآن يتحدى البشرية في هذه الملحمة من أنه (لم ولن ولا) تتحقق العدالة حتى على المستوى النظري للبشر إلا بقربي النبي لله في أَهْلِ الْقُرى فَلِلّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَابْنِ السّبيلِ فخصص الله تعالى ولاية أموال الأرض إلى قربي النبي لله وعلى ذلك بقوله تعالى فكي لا يكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِيَاء في وليس التخصيص هنا من باب العصبية أو القبلية بل للتعليل المذكور.

وهذا تحدي واضح لكل البشرية حتى لو زعم أحدهم الاستمساك بالقرآن من دون أهل البيت المبيّل لن يستطيع أن يرسم للبشرية أي نظام عادل دون قربى النبي سَلَّة فضلاً عن عدم ضهانة التنفيذ والاجراء.

وهذا مما يدلل على أن العدالة تحتاج إلى دعامتين، دعامة منبع علمي هائل تستطيع من خلاله أن تؤمن نظام قانوني لا يشذ عنه أي شيء في رسم العدالة، من قبيل العدالة الزراعية والعدالة المصرفية والنقدية، وعدالة التسويق والبورصات والضهان الاجتهاعي وغير ذلك من الانشعابات الأخرى، والدول العالمية لم تستطع أن تقطع الطريق أمام طبقات الأغنياء في أن لا يمتصوا المال العام أو الخزينة الوطنية لأموال الشعب، ونرى كل ما يرسم من نظام

معين تظهر على الخط طبقات الأغنياء بطبقية فاحشة لتستولي على موارد الفقراء، فالبشرية في حيرة وقلق مستمر من رسم نظام عادل، وبكل صراحة فإن المدارس الإسلامية لم تستطع أن تنظر معارف الإسلام العظيم بها يحمل من أسس، وبها يحمل من حظر ومحظورات على الغدد السرطانية في الاقتصاد من الربا والاحتكار والمعاملات التمويهية التبادلية (أكل المال بالباطل) التي تسمى بمسميات مختلفة كغسيل الأموال من تحريم القهار واللهويات، فهذه عدة محاور حرمها القرآن الكريم، بعنوان أنها غدد سرطانية في عالم الاقتصاد، وإلى الآن لم يرسم فقهاء المسلمين نظاماً قانونياً بشكل تفصيلي عادل من القرآن الكريم والسنة النبوية بحيث يجذب كل أنظار البشر.

إن الذي يستطيع أن يرسم هذا النظام العادل هو عدل القرآن والعليم بالقرآن، ولا يكفي في القدرة على ذلك كون الشخص مديراً صادقاً وعادلاً ونيته عادلة ولديه إرادة مخلصة من دون أن يكون لديه علم محيط كفوء يرسم ليس في بقعة من البلاد بل للكرة الأرضية نظام تجاري أو مصر في أو زراعي أو صناعي أو جمركي (ضريبي) عادل؟! فَلابُدَّ من وجود العلم المحيط، وهذا التاريخ للإقتصاد والنظام البشري كله عبارة عن شهادات في التجربة للتاريخ البشري ونداءات تلح وملحة تطالب بصاحب العلم المحيط، فإن لم نصل إلى الشخص والشخصية ذات العلم المحيط لم يمكن أن ترسم ولا يكتب نظام تلك العدالة والموصوف في القرآن الكريم (كي لا يكون دولة بين الأغنياء).

### الأمانت في النقل:

ويؤثر في أمانة وصدق النقل جنبتان، جنبة في الصفات العملية وجنبة أخرى ترتبط في الصفات العلمية، والأمانة في النقل لا تتأثر بالجنبة العملية فقط ـ كما قد يظن البعض ـ بل

ترتبط بنحو أكبر بالجنبة العلمية أيضاً فهناك صدق فاعلي وصدق فعلي، والذي يتأثر في الجنبة العلمية من ناحية نقل العلمية هو الصدق الفعلي، فالقول أو الصدق الخبري يتأثر في الجنبة العلمية من ناحية نقل الخبر، فمثلاً لو كان هناك أي خبر تخصصي معين وإن كان حسياً كعلم الفلك ـ مثلاً ـ فإذا كان المخبر فلكياً وذا تخصص في الفلك فمن الواضح يختلف عها لو كان المخبر من غير هذا التخصص المذكور، لأن المخبر الفلكي يتفطن إلى أين يركز في نقل الخبر أو في إيصاله أو إعلانه.

وهكذا بالنسبة إلى الطبيب فإنه يخبرنا بحالة معينة في بدن المريض أو ما شاكل ذلك، ولذلك تراه يركز أين هي المواضع ذات الصلة وذات الأهمية للحالة المرضية، وهذا بخلاف ما لو كان المخبر عن هذه الحالة المرضية غير ذي الاختصاص وإن كان صادقاً أميناً لأنه لا يفطن ولا يعي شيئاً من أحكام الطب، فالمخبر لابُدَّ أن يكون له إلمام بذلك المجال، ولابد أن يكون هناك اطراد وتناسخ بين علم المخبر بالمجال المخبر به والخبر الذي يخبر به، وإلا لما كان له القدرة على الصدق ولا القدرة على الضبط والدقة.

#### النبي صادق أمين:

ومن هنا نتعرف على معنى وحقيقة الصدق والأمانة في نبوة سيد الأنبياء ألله بإخباره عن القرآن، وقد مر في البحوث السابقة أن للقرآن نزولين، وبعبارة أخرى أن للقرآن الكريم منازل ومقامات وليس نزولين فقط، وهذه القاعدة لو ضممناها ولو بشكل فهرسي مختصر إلى ما نحن فيه من صدق النبي ألله فيها يبلغه عن الله عَزَّ وَجَلَّ فيتقرر:

إن صدق النبي عَبُّهُ في الذي يبلغه عن الله عَزَّ وَجَلَّ ليس هو القرآن المقروء والمتلو فقط

لأن القرآن المتلو هو القرآن الذي نزل نجوماً طوال عشرين عاماً ﴿ سَنُقْرِؤُكَ فَلَا تَنسَى ﴾ " وقوله تعالى ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْ آنَهُ فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْ آنَهُ ﴾ ".

فهذا النزول النجومي يقرا ويتلى ﴿ وَرَتِّلْ الْقُرْآنَ تَرْتِيلاً ﴾ ". وقد بدأ هذا النزول منذ اليوم السابع والعشرين من شهر رجب، وقد نزل قسم منه في مكة والقسم الآخر في المدينة ولهذا يسمى مكي ومدني.

ولكن ماذا عن صدقه وأمانته عن النزول الآخر للقرآن غير المتلو وغير المقروء والذي هو عبارة عن الروح الأمري الموصوف بالكتاب المبين الذي يستطر فيه كل شيء في السهاء والأرض.

# البيت المعمور وقلب الْنَّبِيّ صلى الله عَلَيْهِ وآله وسلم:

ولكن ماذا عن صدقه على نزول آخر للقرآن الكريم وهو نزوله جملة واحدة، وهذه القاعدة التفسيرية ينفتح منها بحوث كثيرة وتنحل بها معضلات كثيرة في مباحث التفسير، وإذا أغفلها المفسر فسوف يرتطم بعقبات وبإشكاليات وبمبهات لا يستطيع حلها إطلاقاً، وهناك جملة من مفسري العامة يقرون بهذه الحقيقة أو القاعدة من النزول الثاني للقرآن مثل الطبري في تفسيره الكبير، والسيوطي وغيرهما، وقد رووا روايات شبيهة بروايات أهل البيت الميالي من أن نزول القرآن جملة واحدة كان في شهر رمضان، وهذا ما أشارت إليه الآية

<sup>(</sup>١) سورة الأعلى: الآية ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة القيامة: الآية ١٧ ـ ١٨.

<sup>(</sup>٣) سورة المزمل: الآية ٤.

الكريمة وهي قوله تعالى ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِّلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِّنَ الْهُدَى وَالْكُريمة وهي قوله تعالى ﴿ وَالْكِتَابِ وَالْفُرْقَانِ ﴾ "و قوله تعالى ﴿ حم وَالْكِتَابِ اللَّهُرْ قَانِ ﴾ "و كذلك قوله تعالى ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ " وقوله تعالى ﴿ حم وَالْكِتَابِ اللَّهِ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَارَكَةٍ ﴾ " يعني في ليلة القدر من شهر رمضان.

وقد ورد في روايات أهل البيت الميقيل أن البيت المعمور هو قلب النبي كما في بعض الزيارات الوارد تضمن الخطاب «أيها البيت المعمور» وكما يقول الإمام الصادق في حديثه أنه قال؛ ونحن البيت المعمور الذي من دخله كان آمناً وغير ذلك من الروايات.

فسورة القدر والدخان والبقرة تشير إلى نزول آخر للقرآن غير النزول التدريجي والنجومي وأنهما نمطان مختلفان وقد ذكرنا في كتابنا الإمامة الإلهية ™شواهد وروايات عديدة على ذلك.

فإنه في ليلة القدر يفرق فيها كل أمر حكيم كما في سورة الدخان، أي تقرير وتقدير

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ١٨٦.

<sup>(</sup>٢) سورة القدر: الآية ١.

<sup>(</sup>٣) سورة الدخان: الآية ١ ـ٣.

<sup>(</sup>٤) الكافي ج٢: ٦٢٩.

<sup>(</sup>٥) مقدمة تفسير البرهان مادة المعمور.

<sup>(</sup>٦) دلائل الإمامة للطبري: ١٢٦، البحار ج٥٦: ١٥٧.

<sup>(</sup>٧) الإمامة الإلهية الفصل الثامن من الجزء الثالث..

تقادير كل حادث تكويني في الأرض، ومن الواضح أن هذا ليس في القرآن المتلو الذي نزل نجوماً وإنها هو في المنازل والمقامات الأخرى للقرآن.

ولابد من الإقرار بهذه القاعدة الشريفة بمقتضى جملة من السور والآيات وهذه القاعدة تدلل على ضرورة وجود معصوم في كل زمان ولا يكفي دور علماء التفسير ولا دور الفقهاء ولا دور الأتقياء ولا العرفاء ولا النساك ولا يغني عن دور المعصوم أحد.

ومن المهم الالتفات إلى أن القائل بحسبنا كتاب الله أي حسبنا المصحف لا يعقل أنه ترك وتارك حقيقة الكتاب نفسه بترك شخص الْنَبِي عَيَالًا ثم إنه يقول ذلك ليس في قبال العترة فقط بل في قبال الشخص الشخيص لسيد الأنبياء عَيَالًا مما يدلل أن حقيقة النبوة مخزونة مودعة عند العترة أعدال القرآن وتلك الحقيقة للنبوة هي تاركها هذا القائل بحسبنا كتاب الله (المصحف).

## النبي يبلغ عدة رسالات وليست رسالة واحدة:

ففي زيارة النبي عَيَّة ورد (أمين الله على وحيه ومبلغ رسالاته) وهذا يعني أن للنبي عَيَّة وعدة رسالات وليست رسالة واحدة، فربها رسول من الرسل يكون له رسالة واحدة ويبلغها، ولكن سيد الأنبياء وخاتمهم عَيَّة كانت له عدة رسالات من الله يبلغها، ومن ضمن تلك الرسالات التي كان يبلغها رسول الله عَيَّة هو ما رواه الفريقان في ذيل الآية ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَ تَكَ الأَقْرَبِينَ ﴾ "فعن البراء بن عازب أنه قال: لما نزلت هذه الآية جمع رسول الله عَيَّة

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء: الآية ٢١٤.

بني عبد المطلب وهم يؤمئذ أربعون رجلاً منهم يأكل المسنة ويشرب العس فأمر علي المسبح برجل شاة فأدمها أن ثم قال: أدنوا بسم الله فدنى القوم عشرة عشرة فأكلوا حتى صدروا ثم دعا بقعب من لبن فجرع منه جرعة ثم قال لهم: اشربوا بسم الله، فشربوا حتى رووا فبدرهم أبو لهب فقال: هذا ما سحركم به الرجل، فسكت على يومئذ ولم يتكلم ثم دعاهم من الغد على مثل ذلك من الطعام والشراب ثم أنذرهم رسول الله على فقال: يا بني عبد المطلب إني أنا النذير إليكم من الله عَزَّ وَجَلَّ فأسلموا وأطبعوني تهتدوا، ثم قال: من يوافيني ويوازرني ويكون وليي ووصبي بعدي وخليفتي في أهلي ويقضي ديني؟ فسكت القوم فأعادها ثلاثاً كل ذلك يسكت القوم ويقول علي المنه أنا، فقال في المرة الثالثة أنت، فقام القوم وهم يقولون لأبي طالب: يسكت القوم عليك."

وأورده الثعلبي في تفسيره ، وروي عن أبي رافع هذه القصة:

وأنه جمعهم في الشعب فصنع لهم رجل شاة فأكلوا حتى تضلعوا وسقاهم عساً فشربوا كلهم حتى رووا، ثم قال: إن الله أمرني عشيرتي ورهطي وان الله لم يبعث نبياً إلا جعل له من أهله أخاً ووزيراً ووارثاً ووصياً وخليفة في أهله، فأيكم يقوم فيبايعني على أنه أخي ووارثي ووزيري ووصيي ويكون مني بمنزلة هارون من موسى؟ فقال علي الله: أنا.

فقال: أدن مني ففتح فاه ومج في فيه من ريقه وتفل بين كتفيه وثدييه، فقال أبو لهب: بأس ما حبوت به ابن عمك أن أجابك فملأت فاه ووجهه بزاقاً فقال النبي عليه ملأته حكمة

<sup>(</sup>١) المسنة من أولاد المعز: ما بلغ أربعة أشهر وفصل عن أمه وأخذ في الرعي، العس: القدح الكبير.

<sup>(</sup>٢) أدم الخبز: خلطه بالأدام.

<sup>(</sup>٣) مجمع البيان، مسند أحمد، ج١: ١١١، مجمع الزوائد، ج٩: ١١٣.

النبوة والنبوة والنبوة وعلماً النبي الله والنبوة وعلماً النبي الله والنبوة وعلماً النبي الله وعلماً الله وعلم الله وعلماً الله وعلماً الله وعلم الله وعلماً الله وعلم الله وعلم الله وعلم المعلم المعلم

فقد بعث النبي يَنَا أُولاً إلى عشيرته ورهطه ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾ حيث كانوا أربعين رجلاً وكان من بين هؤلاء أبو طالب، وحمزة، وجعفر، والعباس، ثم بعث إلى الناس عامة، وطلب منهم المؤازرة وقضاء دينه، كما يقول يَنَا فيبايعني على أنه أخي ووارثي ووزيري ووصيى.

## ولاية علي وفاطمة في عهد رسول الله:

ووزيري هنا يعني ولايته مفعلة في حكومة وولاية رسول الله يَلِي لكنها في شعاع وتبع ولاية رسول الله يَلِي كما أن ولاية فاطمة الزهراء في آيات أخرى كانت مفعلة وفعلية في عهد رسول الله يَلِي تبعاً له يَلِي مع أنه لدينا روايات تؤكد أنه لا يكون هناك إمامان ناطقان وإنها إمام واحد ولكن مع هذا كانت ولاية على وفاطمة 'مفعلة في عهد رسول الله يَلِي .

أما فاطمة إلى فقد أشار إلى ولايتها في عهد النبي قوله تعالى ﴿ وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ ﴾ "فإن ولايتها في الفيء فُعلت بأمر من الله لرسوله الله ومؤكداً عليه في ثلاث سور الروم، والحشر ﴿ مَّا أَفَاء اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى ﴾ وفي سورة الإسراء ﴿ وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ ﴾.

والمهم أن هناك بعثة خاصة للنبي الله إلى بني عبد المطلب وقد كانت على الولاية والإمامة والوزارة وهذه البعثة ـ الخاصة ـ لا يستحقها سائر الناس بل حصراً ببني عبد

<sup>(</sup>١) نور الثقلين: ج٢٨.٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الروم: الآية ٣٨.

عصمة الأنبياء في الوحي تلقيا وإبلاغا.....

المطلب.

#### سؤال وجواب:

وقد يسأل سائل ـ وهذا ما يثار الآن ـ أنه إذا كانت ولاية علي بن أبي طالب الله بوصية من الله تعالى ونص من السهاء ـ كما نعتقد نحن الإمامية ـ فلهاذا يعرضها رسول الله على القوم أي على غير الوصى المنصوص عليه من السهاء من بني هاشم؟.

#### والجواب:

أولاً: أن مقام الإمامة كمقام النبوة ليس جبرياً ولا إلجائياً وإن كان إصطفائياً وهبياً منه تعالى فهذه المقامات الإلهية وإن لم تكن إكتسابية بل إصطفائية عطائية من الله تعالى إلا أنها أيضاً ليست جبرية ولا غير اختيارية بل هي إصطفاء مستمر ونتيجة متقدمة على عمل وطاعة لاحقة كما يشير إلى هذه الحقيقة في المقام الإصطفائي قوله تعالى ﴿وَإِذْ ابْتَكَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِهَاتٍ فَأَقَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّ جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً... ﴿ ".

وكذلك ما ورد في دعاء الندبة «وشرط عليهم الزهد في درجات هذه الدنيا الدنية فشرطوا لك ذلك وعلمت منه الوفاء فقبلتهم وقربتهم وقدمت لهم الذكر العلي والثناء الجلي واهبطت عليهم ملائكتك وكرمتهم بوحيك ورفدتهم بعلمك وجعلتهم الذريعة إليك والوسيلة إلى رضوانك ....»(").

فليس المقام الإصطفائي هبة مجانية وعطية ربانية جزافاً بل نتيجة العلم الإلهي بنجاح ذلك الشخص الذي يتعلق به الإصطفاء في الإمتحانات الإلهية.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) دعاء الندية.

ثانياً: لأن بني عبد الملطب كانت لهم درجة من الأهلية بها فيهم أبو لهب فقد كانت له درجة من الأهلية كها في مثل بلعم بن باعورا، إلا أنه خسأ وأخلد إلى الأرض فسفل، فقد أعطي لبلعم بن باعورا شيء من الأسم الأعظم، في حين نرى كثير من المؤمنين الصالحين لم يعص الله ويدخل الجنة مع أنه لم يعط هذا الاسم الأعظم، فمثل هذه الحالات والمعادن موجودة في طبايع البشر والمخلوقات من أن الإنسان قد تكون له قابلية في أن يعطى شيء من الأسم الأعظم ثم يفرط فيها ويرمي بنفسه إلى أسفل السافلين فيحرم عليه هذا الفيض.

## أهلية بنى عبد المطلب:

ومن خلال الروايات الواردة في تفسير الآية ﴿ وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرِينَ ﴾ تبين مدى أهلية بني عبد المطلب، بل نستطيع أن نقول أن هذه الأهلية لم تكن موجودة في أولي العزم للبيّل بل كانت في بني عبد المطلب، فإن جهات الكيال مختلفة جداً كيا أن تلك الأهلية لم تكن بدرجة واحدة في بني عبد المطلب، كيا أنه لم يستثمرها ويفعلها جعفر الطيار الله كيا كانت درجتها واستثهارها وتفعيلها عند الإمام علي اللهي وكذلك حمزة سيد الشهداء اللهي وكذلك أبو طالب الله رغم عظمته لم يبادر وإنها الذي استأهلها بالفعل هو علي بن أبي طالب المبي فعندما يعطي الباري تعالى النبوة لنبي أو الإمامة لإمام لا نظنن أنه من باب الجبر، وهذا بحث لم يبلور في كتب الكلام ولا في كتب التفسير كمسألة مستقلة، مع أن هذا بحث في نفسه مستقل فإن الرسالة والإمامة والاصطفاء ليست أموراً إلجائية بل بالاختيار والاصطفاء.

### القوانين الإلهية والوضعية:

والمهم أن النبي ألى بعث إلى بني عبد المطلب خاصة بأحكام وقوانين وشريعة خاصة ترتبط بطاقم القيادة، ففي كل دولة توجد هناك قوانين مرتبطة بالوزارات ووكلاء الوزراء وبرئيس الحكومة وبالحكومة نفسها، والتي تسمى بالقوانين الرئاسية، بحسب الاصطلاح الحديث وهذه القوانين ليست شاملة لكل الشعب وسائر الناس، هذا بالنسبة إلى القوانين الوضعية البشرية، أما بالنسبة للقانون الإلهي أيضاً فهناك أوامر ونواهي خاصة بطاقم القيادة الإلهية ولذلك فإن الله تعالى أول ما بعث به النبي ألى بعثه إلى عشيرته الأقربين حتى قال لهم: «يا بني عبد المطلب أني والله ما أعلم شاباً في العرب جاء قومه بأفضل مما جئتكم به إني قد جئتكم بخير الدنيا والآخرة وقد أمرني الله أن أدعوكم إليه» «..

ولأهمية هذه البعثة وبعد ما تريث النبي يَتَالَمَ في الإبلاغ جاءه جبريل فقاله يَتَالَمَ يا محمد إنك إن لم تفعل ما أمرت به عذبك ربك ﴿ وهذا نفس التعبير واللحن والنبرة الذي ورد في يوم الغدير ﴿ وَإِن لَمْ تَفْعَلُ هَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّل

فعن أبن عباس، عن على بن أبي طالب الله قال: لما نزلت هذه الآية على رسول الله على أبن عباس، عن على بن أبي طالب الله على إن الله تعالى أمرني الله على إن الله تعالى أمرني أن أنذر عشيرتك الأقربين قال: فضقت بذلك ذرعاً، وعرفت أني متى أباديهم بهذا الأمر أرى منهم ما أكره، فصمت على ذلك وجائني جبريل فقال: يا محمد أنك إن لم تفعل ما

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ج١٨: ١٩٣، تاريخ الطبري ج٢: ٦٢، سنن البيهقي ج٩: ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: الآية ٦٧.

أمرت به عذبك ربك، فأصنع لنا يا علي صاعاً من طعام ٠٠٠.

#### الأمانة الغسة:

وعندما نقول أن النبي على صادق أمين ليس بخصوص المصحف الشريف ولكن صادق أمين عن تلك المنازل والمقامات الغيبية، فعندما نصف النبي على بهذا الوصف ولديه القدرة على الأنباء العلمي والأمانة العلمية ليس في المصحف الشريف المتلو والمقروء فحسب ﴿ سَنُقْرِقُكَ فَلَا تَنسَى ﴾ "أو ﴿ لَا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ فَحسب ﴿ سَنُقْرِقُكَ فَلَا تَنسَى ﴾ "أو ﴿ لَا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ فَا تَبِعْ قُرْآنَهُ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴾ "، وإنها الصدق والأمانة بلحاظ تلك المنازل الغيبية الأخرى وبلحاظ كل الغيب، فكيف شاهدها على وكيف أحاط بها كي يبلغ وينبأ عنها، فها الأخرى وبلحاظ كل الغيب، فكيف شاهدها على وكيف أحاط بها كي يبلغ وينبأ عنها، فها وخزائن الله أمين لله عليها، يعني لا يتصرف إلا بإذن الله تعالى، ومن أوصاف الكتاب المبين وخزائن الله أمين لله عليها، يعني لا يتصرف إلا بإذن الله تعالى، ومن أوصاف الكتاب المبين أنه ظرف لخزائن الله كما يقول الباري تعالى ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إلاَّ هُو وَيَعْلَمُ مَا أَنْ وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ يَاسِ إِلاَّ فِي كِتَابِ مُّبِينٍ ﴾ ".

فإن كل ما ذكرته الآية هو في الكتاب المبين، فأمانة النبي عَبَالَة في هذه العوالم لها معنى آخر وطابع آخر، كما يذكر ذلك القرآن في المحاورة التي بين الباري تعالى والملائكة حول

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعلى: الآية ٦.

<sup>(</sup>٣) سورة القيامة: الآية ١٦ ـ ١٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام: الآية ٥٩.

خلافة آدم ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ إِنِي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُواْ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاء وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِي أَعْلَمُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاء كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى المُلاَئِكَةِ فَقَالَ أَنبِئُونِي بِأَسْمَاء هَوُّلاء إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ قَالُواْ للأَسْمَاء كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى المُلاَئِكَةِ فَقَالَ أَنبِئُونِي بِأَسْمَاء هَوُّلاء إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ قَالُواْ شَبْحَانَكَ لاَ عِلْمَ لَنا إِلاَّ مَا عَلَمْتَنَا إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحُكِيمُ قَالَ يَا آدَمُ أَنبِئُهُم بِأَسْمَآتِهِمْ فَلَمَّا أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحُكِيمُ قَالَ يَا آدَمُ أَنبِئُهُم بِأَسْمَآتِهِمْ فَلَمَّا أَنْتَ الْعَلِيمُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنتُمُ نَكُتُمُونَ ﴾ ".

فإن هذه المداولة التي جرت تبين أن خليفة الله تعالى سواء كان آدم أو غير آدم هو أكثر أهلية في الإحاطة العلمية والأمانة من الملائكة، فإن له قدرة علمية جامعة للأسماء وقدرة على الأمانة والحفظ في جهات عديدة.

#### أمانة جبرئيل والملائكة:

وقد وصف الله تعالى جبرئيل على بأنه: ﴿ إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ذِي قُوَّةٍ عِندَ ذِي اللهِ الْعَرْشِ مَكِينٍ مُطَاعٍ ثَمَّ أَمِينٍ ﴾ ٣. وصف بالمطاع والأمين لأنه لا يزيغ كما تزيغ الشياطين، فالأمانة هنا لها سعة أكبر فليس للنزعات الذاتية والميول مجال في هذه الأمانة الإلهية.

ونظير ذلك أمانة خزنة الجنة والنار وهم أمناء عليها من قبيل قوله تعالى ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ فِي النَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ادْعُوا رَبَّكُمْ يُخَفِّفْ عَنَّا ﴾ ٣٠.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٣٠ ـ ٣٣.

<sup>(</sup>٢) سورة التكوير: الآية ١٩ ـ ٢١.

<sup>(</sup>٣) سورة غافر: الآية ٤٩.

وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا سَلَامٌ عَلَيْكُمْ ﴾ ١٠٠.

وقوله تعالى : ﴿ وَنَادَوْا يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ ﴾ ٣٠.

وقوله تعالى: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ ٣٠.

فإستئهان هذه الأمور التي توكل في العوالم الأخرى فيها نمط من الصدق ونمط من الأمانة وهم مستأمنون من قبل الله عَزَّ وَجَلَّ، وهؤلاء الملائكة أمانتهم في كفة وفي جانب وأمانة سيد الأنبياء وبلحاظ تلك العوالم في جانب آخر.

وهذا ما بينته سورة البقرة من أن كفاءة خليفة الله أعظم من الملائكة بل وأعظم حتى من رضوان خازن الجنان ومن مالك خازن النيران، فإذا كان هؤلاء الملائكة مأمونون على تدوين أعمال الخلائق فرسول الله على الائمة على الائمة هيها والأثمة هم الأشهاد علىهم، وهذا بحث آخر سوف نتطرق إليه فيها بعد إنشاء الله تعالى.

# الْنَّبِيِّ صلى الله عَلَيْهِ وآله وسلم أمين على كل الأديان:

وهناك صدق وأمانة لكل دين الله عَزَّ وَجَلَّ والقرآن مهيمن على بقية الكتب الساوية وهذه الكتب الساوية كالتوراة والإنجيل والزبور وصحف إبراهيم وصحف موسى كلها من دين الله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ آمَنَ الرَّسُولُ بِهَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ وَاللَّوْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لاَ نُفَرِّ قُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُّسُلِهِ ﴾ (الله عَزَّ وَبُلُهِ لاَ نُفَرِّ قُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُّسُلِهِ ﴾ (الله عَنْ وَرُسُلِهِ لاَ نُفَرِّ قُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُّسُلِهِ ﴾ (الله عَنْ وَرُسُلِهِ الله عَنْ وَرُسُلِهِ الله عَنْ وَسُلِهِ الله الله عَنْ وَرُسُلِهِ الله الله عَنْ وَرُسُلِهِ الله الله عَنْ وَسُلِهِ الله الله عَنْ وَسُلِهِ الله الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَلَيْ الله وَالله وَلَا لَهُ وَالله وَاللّه وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاللّه وَالله وَاللّه وَالله وَالله وَالله وَالله وَلّه وَالله وَلَا وَاللّه وَالله وَالله

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: الآية ٧٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف: الآية ٧٧.

<sup>(</sup>٣) سورة ق: الآية ١٨.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة: الآية ٢٨٥.

إذن الصادق الأمين على استأمن من قبل الله عَزَّ وَجَلَّ في كل دينه، ودين الباري تعالى لا ينحصر بالنشأة الأرضية ولا بالمصحف الشريف في النشأة الأرضية بل بعوالم سبقت وعوالم تتلو تلك العوالم. ومن يوكل له مثل هذه المسؤولية فهو على صدق وأمانة تختلف عن باقي الأمانات التي أعطيت للرسل والأنبياء والملائكة، ومن الواضح أن هذه المسؤولية مترامية الأطراف وليست هي مسؤولية تختم الوظيفة فيها بدار الدنيا، وهذا ما سوف يفتح لنا الحديث عن مقامات أخرى للنبي على سوف نتعرض إليها فيها بعد إن شاء الله تعالى كمقام الشاهد على الأشهاد على الأمم وزعيم الأعراف والقائد والباب لرحمة للعالمين وغيرها.

# من أوصاف وشؤون القرآن ليلم القدر:

إن من أوصاف القرآن الكريم هو هذا الوصف المستمر وهو (ليلة القدر)، يعني الأمور التي تتنزل في ليلة القدر لاتنتهي ولا تنقطع، بل أمر متسلسل متعاقب منذ أكثر من ألف وأربعائة سنة، ويتنزل من القرآن بنود وفصول نعم هي قرآن ولكن ليست هي تنزيل القرآن وإنها هي - كها في لفظ القرآن الكريم - تأويل القرآن، وهذا أحد الأمور والقواعد التي يؤكد عليها أهل البيت لليق ألا وهي أن للقرآن تنزيل وتأويل وظاهر وباطن همو الله ما يَشَاء أَمُّ الْكِتَابِ مِنهُ آيَاتٌ مُحْكَماتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ اللهِ الكتاب وصف هي يَمْحُو الله ما يَشَاء وَعِندَهُ أُمُّ الْكِتَابِ هُن ...

فهناك ربط بين المحكمات وأم الكتاب ولوح المحو والإثبات ﴿ هُوَ الَّذِيَ أَنْزَلَ عَلَيْكَ

<sup>(</sup>١) سور آل عمران: الآية ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد: الآية ٣٩.

الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغُ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابِهَ مِنْهُ ابْتِغَاء الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاء تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَّ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاء الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاء تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَّ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلُّ مِّنْ عِندِ رَبِّنَا وَمَا يَذَّكُرُ إِلاَّ أُولُواْ الأَلْبَابِ ﴾ ".

## التأويل حق وباطل:

والقرآن الكريم وبشكل واضح وصريح يبين أنه كما للقرآن تنزيل ﴿تَنزيلُ الْكِتَابِ ﴾ ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ ﴾ كذلك للقرآن الكريم تأويل، ولكن تأويل حق وهو عند الراسخين، وتأويل باطل عند غير الراسخين في العلم وهم الزائغة قلوبهم والمتشابه عليهم، وهذه الحقيقة لا يمكن لأي مفسر أن ينكرها، نعم هناك عدة من المفسرين نراه يتحامل على تأويل القرآن الكريم، وأن هذه نزعة باطنية وأنها نزعة الفرق الباطنية وأن هذا إنحراف واضح، وبقى هذا الأمر إلى أن أتت الفلسفة الغربية ببراهين الهيرمونطيقيا أو الهيرمونتيك ومايسمي بالفلسفات اللسانية أو الألسنيات، والقراءات الدينية والتعددية، وهذه البحوث الفلسفية وإن كان فيها الغث والسمين وليس كلها على صواب، ولكنها برهنت على أن النص يقرأ بقراءات لا محدودة على طبق ضوابط، والمفروض هكذا إلا أنها تجند للسفسطة والتشكيك، وهذا أمر آخر ونوع من التوظيف الشيطاني لهذه البحوث، فالذي ينكر التأويل الحق للقرآن فإنه ينكر الجزء الأكبر والأوفر من القرآن وكأنما ينكر مدرسة أهل البيت المهملا وينكر أسس وآفاق تلك المدرسة لأن أساسها قائم على أن للقرآن جنبات غيبية لا يحيط بها إلا المعصوم من الراسخين في العلم. وإذا أنكر هذه الجنبات الغيبية فإنه بعبارة أخرى ننكر

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية ٧.

ضرورة الحبل الممدود بين السهاء والأرض من حيث يشعر أو لا. وهناك الكثير من تفاسير أهل سنة الجهاعة هاجموا مسألة التأويل لأنه يصعب عليهم الإقرار بأن هناك قول حق عند الراسخين في العلم، ولذا يجب أن نلتفت إلى أن هناك مباني وقواعد تتفق مع منهاج أهل البيت عليه الواسع والحقيقي والذي هو الصراط المستقيم، وهناك أيضاً قواعد ومباني تتنافى وتصطدم مع منهاج أهل البيت عليه وهذا أمر مهم للباحث في التفسير وفي العقائد وفي الكلام وفي أمور كثيرة من العلوم الإسلامية، فإن هناك تفسيراً وتأويلاً زائفاً لأنه مبني على الرأي وعلى الهلوسة وبلا ميزان وبراهين ولكن في المقابل هناك تفاسير مبنية على براهين وبيانات علمية عند المعصوم أو حتى عند غير المعصوم، فإن هناك آيات عديدة ـ لسنا بصددها الآن ـ تبين أن القرآن الكريم له تأويل حق وتأويل باطل عند الزائغة قلوبهم.

## تحريف الكتاب الكريم:

إنَّ إجماع المسلمين اتفقوا على عدم تحريف القرآن الكريم، يعني ألفاظ تنزيل القرآن المقروءة لا يزاد فيها ولا ينقص فإن تنزيل القرآن مقام له وتأويل القرآن مقام آخر له، نعم تأويل القرآن قوام حقيقة وجزء مقامات ومنازل القرآن ولكنه ليس جزءاً من التنزيل، يقول الشيخ جعفر كاشف الغطاء إن الموجود في الروايات التي توهم منها التحريف هو في الحقيقة من وحي الله، ولو فرضنا أنه من القرآن ولكنه ليس من تنزيل القرآن وإنها هو من تأويل القرآن، ومن الواضح أن تأويل القرآن من القرآن ولكنه ليس من تنزيل القرآن، فإنه أوحيت للنبي على القرآن مع تنزيله ولكن هي تأويل القرآن. فإنه كما مر أن للقرآن منازل ومقامات، ولا يوجد هناك من ينكر أن الكتاب المبين من القرآن، والطور والرق المنشور والبحر المسجور واللوح المحفوظ من القرآن، وأم الكتاب من القرآن، فكل ذلك من طبقات

القرآن ولكن كل مقام وكل درجة ومنزلة من مقامات القرآن لها أحكام وأوصاف خاصة.

ومن أرد أن يحصر ويحبس أوصاف القرآن الكريم على تنزيل القرآن فقط فقد أنكر وكفر بتنزيل القرآن، لأن الإيهان بتنزيل ونزول القرآن يستلزم وينبأ عن وجود منازل سابقة علوية غيبية للقرآن، فكيف يمكن أن يغض الطرف عنها أو ينكر وجودها أو أوصافها أو شؤونها.

نظير قوله تعالى: ﴿ بَلْ هُو آيَات ُ بُيِّنَات ُ فِي صُدُور الَّذِين أُوتُوا الْعِلْمَ ﴾ "، وهذا يعني أنه ليس فيه متشابه، بينها في موضع آخر قال تعالى ﴿ هُو الَّذِي أَنزَل عَلَيْك الْكِتَابِ مِنْهُ آيَاتُ ليس فيه متشابه، بينها في موضع آخر قال النين في قُلُوبِهِمْ زَيْغُ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ الْبَغَاء الْفِتْنَةِ وَالْبَغَاء الْفِتْنَةِ وَالْبَغَاء تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُولِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُولِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُولِهِ اللهِ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْم ﴾ ".

فكيف يمكن التوافق بين ﴿ آيَات مُنِيّنَات ﴾ وبين ﴿ الححكم والمشابه ﴾؟

القرآن الكريم أجاب عن ذلك وأن الآيات البينات هي ﴿ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ ﴾ أو ﴿ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ﴾ وهم أهل البيت الله الكافر بها أي بذلك من الفاسقين ﴿ وَلَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكَ آيَاتٍ بَيِّنَاتٍ وَمَا يَكْفُرُ بِهَا إِلاَّ الْفَاسِقُونَ ﴾ .

ولا يخفى أن معنى المحكم والبين متقارب، ولكن المتشابه يشتبه علينا في المعنى، بل أحد معاني المحكم ـ كما فسروه ـ هو البين، وكما أن البين له معاني أخرى أيضاً.

إذن هذه قاعدة مهمة وهي أن القرآن كما أن له تنزيل فله تأويل وهذا التأويل ليس

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت: الآية ٤٩.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: الآية ٧.

أجنبياً عن القرآن ولكن ليس من تنزيل القرآن ـ كها مرّ سابقاً ـ فكها يجب الإيهان بالتنزيل كذلك يجب الإيهان بالتنزيل عن النبي الأمة وفقهائها ومفسريها أن يدعي أنه ورث عن النبي الله التنزيل فقط، أما المقامات عن القرآن فلا يمكن أن يدعي وراثتها أحد غير أهل البيت المهما .

فعن شعيب بن أنس، عن أبي عبد الله الله الله عنيفة:

أنت فقيه أهل العراق، قال: نعم. قال الله عني شيء تفتيهم؟ قال: بكتاب الله وسنة نبيه. قال الله عنيه أهل العراق، قال: نعم. قال الله حق معرفته، وتعرف الناسخ من المنسوخ؟ قال: نعم. قال الله عنيه أبا حنيفة لقد أدعيت علماً ويلك ما جعل الله ذلك إلا عند أهل الكتاب الذين أنزل عليهم، ويلك ما هو إلا عند الخاص من ذرية نبينا عليهم، ويلك ما هو إلا عند الخاص من ذرية نبينا عليهم، ويلك ما هو إلا عند الخاص من ذرية نبينا عليهم، ويلك ما هو إلا عند الخاص من ذرية نبينا عليهم، ويلك ما هو إلا عند الخاص من ذرية نبينا عليهم، ويلك ما هو إلا عند الخاص من ذرية نبينا عليهم، ويلك ما هو إلا عند الخاص من ذرية نبينا عليهم، ويلك ما هو إلا عند الخاص من ذرية نبينا عليهم الله تعالى من كتابه حرفاً ".

وفي رواية أخرى عن زيد الشحام قال:

دخل قتادة على أبي جعفر هلي فقال له: أنت فقيه أهل البصرة؟ فقال: هكذا يزعمون. فقال للغني أنك تفسر القرآن؟ قال: نعم إلى أن قال يا قتادة إن كنت فسرت القرآن تلقاء نفسك فقد هلكت وأهلكت، وإن كنت قد فسرته من الرجال فقد هلكت وأهلكت، يا قتادة ويحك - إنها يعرف القرآن من خوطب به "".

ومن خلال هاتين الروايتين يتضح أن المقصود ليس هو تنزيل القرآن بل تأويله، فلا يستطيع أحد من علماء الأمة أو عرفائها أو فلاسفتها أن يدعي أن النبي' أورثهم آية من

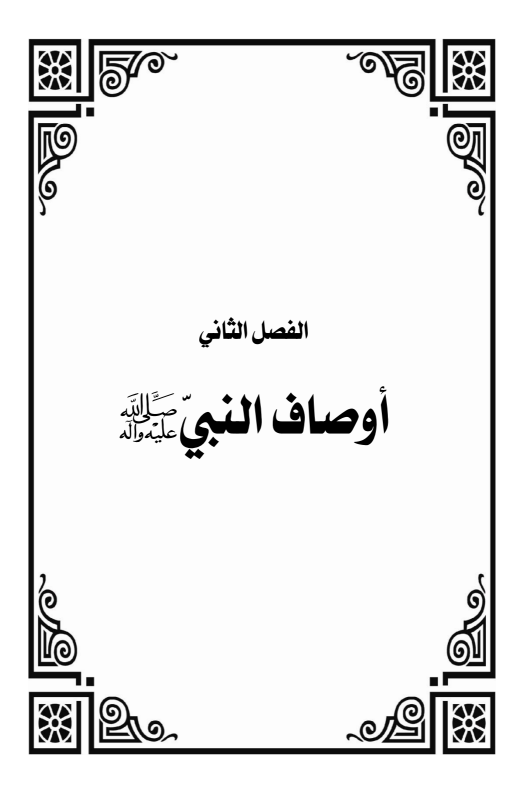
<sup>(</sup>١) الوسائل: ٢٧/ ٤٧، باب٦، الحديث: ٧٧١٣٣.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ٢٧/ ١٨٥ ، باب ١٣ ، الحديث: ٣٣٥٥٦.

بواطن الآيات أو من المقامات الغيبية في الآيات بل تلك الأمور أورثها الله عَزَّ وَجَلَّ إلى ثلة مصطفاة وهم محمد وآل محمد (صلوات الله عليهم أجمعين) ﴿ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَاة وهم محمد وآل محمد (صلوات الله عليهم أجمعين) ﴿ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ اللَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ و ﴿إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ \* فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ \* لا يَمَسُّهُ إِلاَّ المُطَهَّرُونَ ﴾ المُطالمة والمسلمين المسلمين ال

<sup>(</sup>١)سورة فاطر: الآية ٣٢.

<sup>(</sup>٢)سورة الواقعة: الآية ٧٧-٧٩.



# سيد الأنبياء

من ألقاب النبي عَنِي وأوصافه هو سيد الأنبياء، وهذا ما نجده عند عامة المسلمين ولكن هناك قلائل إن لم نسمهم شذاذ لم يتبنوا ذلك، وهذا نتيجة ركونهم إلى روايات واهية تذكر في مصادر الحديث عند بعض أهل سنة الجماعة من قبيل قوله عَنِي من قال أنا خير من يونس بن متي فقد كذب ''.

وقوله عَيْلِيَّةِ: لا تخيروني على موسى ٣٠٠.

وهذه روايات ملامحها واضحة في الدس والتدليس فيها لمناقضتها مع القرآن الكريم والقطعي من السنة، فقد ورد أن الله تعالى قال لموسى المنه:

يا موسى من لقيني وهو جاحد لمحمد أدخلته النار ولو كان إبراهيم خليلي وموسى كليمي.

قال ـ موسى ـ إلهي ومن محمد. قال: ما خلقت خلقاً أكرم عليّ منه كتبت أسمه في العرش قبل أن أخلق السماوات بألفي ألف سنة ".

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ج٥: ١٨٥، صحيح مسلم ج٧: ١٣، ميزان الاعتدال للذهبي ج٢: ١٦.

<sup>(</sup>٢)صحيح البخاري ج٣: ٨٨.

<sup>(</sup>٣)لسان الميزان لابن حجر ج٣: ٤٥.

ومن الطبيعي أن قاعدة سؤدد وسيادة النبي تَنَا على باقي الأنبياء لا ننظر إليها كمديح وثناء بل هذه القاعدة تفتح لنا باباً وحقايق على قواعد وبحوث عديدة في مباحث النبوة وبالذات مباحث نبوة خاتم النبين.

## المديح الوحياني:

وبعبارة أخرى أدق وأعمق نستطيع أن نقول إن لغة الفضائل والمديح في القرآن الكريم أو السنة القطعية ليست هي عبارة عن أدب مديحي جميل في لغة الوحي بل مفاده ومؤداه أن هناك مقاماً ومنصباً إعتقادياً وله آثار وحجية.

فالقرآن الكريم في أكثر من موضع عظم أهل البيت الميه وهذا التعظيم ليس نوعاً من المجاملات الوحيانية من السماء مع أهل البيت الميه فلا توجد هناك أي قرابة أو نسبة ولادة بين الله تعالى وخلقه، بل هذا التعظيم وهذا المديح له مغزى عقائدي في مقام الحجية، بدل أن يستعمل القرآن الكريم لغة كلامية أو لغة فقهية أو لغة قانونية فهو يستخدم لغة فضيلية، فالفضيلة أو الأدب في لغة الوحي لابد أن نترجمه في علم العقائد وفي علم المعرفة بأنه مقامات وقوالب حجية في المعارف، وكذلك نترجمه في اللغة الفقهية إلى إلزام وطاعة وقانون وإنضباط.

#### أدب موسى والخضر:

 رُشْداً ﴾ ". فهو لم يفرض عليه أني سأتبعك فيكون موسى الله تابع والخضر الله متبوعاً، وهكذا بالنسبة إلى الخضر الله عندما قال لموسى الله ﴿ قَالَ فَإِن اتَّبَعْتَنِي فَلَا تَسْأَلْنِي عَن شَيْءٍ حَتَّى وَهكذا بالنسبة إلى الخضر الله عندما قال لموسى الله ﴿ قَالَ فَإِن اتَّبَعْتَنِي فَلَا تَسْأَلْنِي عَن شَيْءٍ حَتَّى وَهذه الحدود في معاني كلامهما ليست أخدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْراً ﴾ " فهو أيضاً لا يفرض عليه، وهذه الحدود في معاني كلامهما ليست من باب المجاملة التي يتعاطاها بقية البشر عبطاً وإنها هذه حقائق تعكس النسبة بين صلاحيات مقامهما ونسبة العلاقة بينهما كما هو مفاد قول الخضر ﴿ قَالَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ صَبْراً ﴾ ".

إذن هناك نسق من الآداب للتعامل بينهم لا أنه مجرد باب أخلاقي مجاملي آدابي.

# فضائل ومديح فاطمة عليها السَّلامُ:

ومن الأزمة الفكرية التي ربها أبتلي بها كثير من المسلمين والمؤمنين أنهم عندما يذكرون لغة الفضائل لسيدة النساء يقولون إن هذا مجرد مديح من النبي' أو مديح إلهي لفاطمة فوكأنه يوجد بين الله وبين خلقه محاباة أو نوع من المجاملات، كلا ليس الأمر كذلك بل هذا المديح يعطي بعداً عقائدياً بلغة فضيلة، فهو عقدي وحججي وقانوني، كها يقولون في الجرح والتعديل هذا عدل لأجل حجية روايته وإخباره الحسي، فهل التوصيف في كلام الله تعالى لاحجية فيه؟!

ومن ثم ترى كتب الصحاح الستة عند جمهور العامة فيها أبواب خاصة لفضائل

<sup>(</sup>١) سورة الكهف: الآية ٦٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف: الآية ٧٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف: الآية ٧٢.

الإمام علي الله أو للحسنين أو لفاطمة إلى وفضائلهم هذه تغاير فضائل الصحابة المزعومة في المحتوى والماهية، وهكذا الأمر بالنسبة إلى فاطمة إلى من أنها سيدة النساء أو سيدة نساء أهل الجنة، فإذا كانت فاطمة إلى ها سؤدد على مريم فهذا مقتضاه أن كل فضائل فاطمة فوق فضائل مريم، وإذا كانت لمريم عجية أو تتكلم مع جبرئيل مع أن مريم ليست بنبية، كما أن لمريم إصطفاء وعصمة وطهارة فكيف بالذي لفاطمة الله.

إذن هذه ليست لغة مجرد فضائل ومديح وشعر وأدب كها يقوله الشعراء والمداحون والأدباء من بحر الخيال بل هو من معدن الحقايق وإنها هذا نص إلهي في المعرفة والقرآن الكريم والوحي السهاوي وله لغات متعددة، فثالثة بلغة القصص وأيضاً لها مغازى حججي وعقائدي وقانوني، ورابعة بلغة الحكم، وخامسة بلغة الجدل بالتي هي أحسن، وحاشا للقرآن أن يكون للمرائات أو للمعايات والأبكات وإنها هو لأجل إيصال مغزى معرفي لحقيقة ومفاد تشريعي وأدياني.

وهذه وقفة مهمة في منهجية المعرفة يجب أن نلتفت إليها وهي أن الفضيلة كمال والكمال اصطفاء لمقام ومنصب إلهي.

#### عود على بدء:

حينئذ نأتي إلى معرفة سؤدد سيد الأنبياء على ﴿ وَلْكُ الرُّسُلُ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾ "، والقرآن الكريم أو السنة النبوية بَعْضٍ ﴾ "، والقرآن الكريم أو السنة النبوية

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٢٥٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء: الآية ٥٥.

تبين وتوضح أن للنبي على موقعية وفضيلة خاصة يفوق فيها سائر الأنبياء وهذا ليس من باب المديح الأدبي وإنها هو مؤدى عقائدي ومعرفي وقانوني، وليس لأي أحد من البشر أن يقول لنا الخيار ونتخير في أن نتبع النبي موسى أو عيسى الله أو سيد الأنبياء الله في دولة وشخص عيسى الله يلزم أن يتبع سيد الأنبياء الله ومن ثم عند نزول النبي عيسى الله في دولة المهدي سوف يتبع شريعة سيد الأنبياء وليس شريعته ولا يبقى على رهبانيته بل سوف يتزوج على سنة وشريعة سيد الأنبياء إلى غير ذلك في كيفية الصلاة وبقية العبادات وحينئذ يخاطب القرآن النبي عيسى بر أطبع والله وأطبع والله وأطبع والله والرسون.

ومعنى سيادة سيد الأنبياء هو أن الوحي الذي نزل على سيد الأنبياء لم ينزل على النبي نوح ولا على النبي موسى ولا عيسى الله ولا غيرهم ﴿ وَأَنرَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالحُقِّ مُصَدِّقًا لَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ ﴾ "ومن ثم يخاطب جميع النبيين الميقل بقوله تعالى في القرآن ﴿ أَطِيعُوا الله وَ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ ﴾ "ومن ثم يخاطب جميع النبيين الميقل بقوله تعالى في القرآن ﴿ أَطِيعُوا الله وَ وَلَيْهُ الرّسُولَ ﴾، كيف لا ولم يعط نبي من الأنبياء النبوة أو الرسالة أو الإمامة إلا بإقراره بولاية خاتم الأنبياء وولاية آله كها في قوله تعالى ﴿ وَإِذْ أَخذُ اللهُ مِي تَقَ النّبِيّانَ لَما اللهُ عَلَيْهِ وَكُمْ مَن كُمْ التَّوْمِن أَللهُ مِي وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ مَن كُمْ اللهُ ال

وفي الآية ناموس هيمنة مقام خاتم الانبياء على جميع الانبياء والرسل، والدلالة على

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية ٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: الآية ٤٨.

<sup>(</sup>٣) سورة ال عمران: الآية ٨١.

ذلك في الآية من جهات عديدة كثيرة وأن نبوتهم فروع لنبوته، وكتبهم وحكمتهم شعب لكتابه وحكمته، وهو الآمر والناهي لهم وسيأتي بيان وجوه دلالتها، وقد جعل الله تعالى شريعته ناسخة لكل الشرايع السابقة مما يفيد أن شريعته أكملهن وأعظمهن.

ومن ثهار هذه القاعدة الشريفة أيضاً هو أنه ما أسند إلى الأنبياء في القرآن الكريم من المقامات والأفعال والصفات الكثيرة بل والمناصب العظيمة سواء كانت للأنبياء أو الملائكة هي في الحقيقة تبيان لحقيقة وهوية سيد الأنبياء، فها يسند إليهم في الواقع يسند إليه عليه الله على الله على

وبالتالي فهذه بنود لتعريف حقيقة شخص سيد الأنبياء المنها وليست في الحقيقة في الدرجة الأولى تعريفاً بالنبي نوح أو يوسف أو موسى أو عيسى وغيرهم، كما هو الحال في المخلوقات والحالق فإن عظمة التكوين في المخلوق هي شأن للخالق أولاً وتجلي له تعالى وعارية للمخلوق وإن لم يكن هناك قياس مثلية بين المثالين. وهذه نكتة مهمة للمعرفة في كل خوض في آي سورة أو آية لأي نبي من الأنبياء، وهو بحث في جانب الكمالات، وتنقيب في شخصية سيد الأنبياء والرسل في أن هناك آثاراً معرفية خطيرة للإعتقاد بأن سيد الأنبياء له السؤدد وله السيادة وله الإمامة على الأنبياء، وعلى ضوء ذلك فإذا وجدنا أي فضيلة أو فعل أو كمال قد أسند إلى النبي محمد في بعد قول الباري تعالى في نلك الرسل في فشائنا بعضه على بعض في المناه على المنبياء فتلقائياً نعلم أن هذا قد أسند إلى النبي محمد في المناه على الأنبياء فتلقائياً نعلم أن هذا قد أسند إلى النبي محمد في المناه على الأنبياء فتلقائياً نعلم أن هذا قد أسند إلى النبي محمد في المناه في المن

إذ خاتم الرسل الله ﷺ هو مجمع الفضائل والكمالات التي يتصف بها جميع الأنبياء

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٢٥٣.

والمرسلين وهذا ما بينه أمير المؤمنين الميلا من قاعدة في معرفة خاتم الأنبياء عند محاججته مع اليهود والنصاري. حتى قال لهم: ومحمد كان أكثر من هذا (١٠).

فالحديث عن سيد الأنبياء وعن جميع مجموع الأنبياء سواء سيان ولا يغفل ولا ينسى فيه ذكر سيد الأنبياء، فذكرهم ذكر له المالية، ومدحهم مدح له المالية، وإجلالهم إجلال له المالية، وتعظيمهم تعظيم له المالية.

# هيمنة الْنَّبِيّ صلى الله عَلَيْهِ وآله وسلم على الأنبياء:

وهناك أدلة كثيرة على ما بيناه نذكر منها:

#### الدليل الأول: هيمنة القرآن:

أستدل بها كثير من على السلمين أن الله عَزَّ وَجَلَّ وصف القرآن الكريم بأنه مهيمن على الكتب ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابِ بِالْحَقِّ مُصَدِّقاً لِمَّا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِناً عَلَيْهِ ﴾ ".

وعندما يكون هذا الكتاب مهيمناً على باقي الكتب فبطبيعة الحال أن صاحبه مهيمن على سائر الأنبياء، لأنه بعث بأعظم كتاب، فإن كتاب كل نبي يمثل الدرجة التي يصل إليها ذلك النبي عند الله عَزَّ وَجَلَّ، ولكن الأمر في سيد الأنبياء على أعظم من هذا بكثير. فإن القرآن الكريم إذا كان مهيمناً على كتب الأنبياء فصاحبه مهيمن على أصحاب الكتب، كيف والقرآن يصرح بأن النبي أعظم من القرآن وفي سور عديدة ـ كما بينا ذلك سابقاً ـ وهو قوله تعالى فيس و وَالْقُرْآنِ الحُكِيم فقد قسم الله تعالى بالنبي عَلَيْ ثم أعقبه بالقرآن الحكيم

<sup>(</sup>١) الاحتجاج ج ١: ٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: الآية ٤٨.

والتقديم الذكري دال على التقديم الرتبي في المقام والكمال.

وليس في القرآن خيال شعري أدبي ولا محاباة من القرآن للنبي عَيَّلَهُ، بل بيان حقائق، وما هو الهدف من بيان هذه الحقائق؟.

ولماذا يعلي ويصعد القرآن من شأن النبي عَلَيْلَةً إلى هذه المقامات بل يكشف عن صعوده وعلوه؟!.

والجواب عن ذلك واضح، فإن الغاية والحكمة من بيان ذلك بيان أن سنته خالدة ومنهاج هو شريعته خالدة ولا يمكن لأحد أن يتطاول عليه عليه ولا يقدم بين يديه سواء كان هذا التطاول في القرن العشرين أو الخامس عشر أو في القرن الأول، فلا مجال أن يقدم بين يدي الله ورسوله ولا يشرع في قبال تشريع النبي عليها أو ينهي في قبال نهي النبي عليها.

#### شبهة كلامية:

إن جملة من المفسرين ربها يصور أن حجية القرآن فوق حجية النبي على وهذه غفلة، فإن حجية النبي على أينا أيضاً بذاته كلام الله فالنبي على أينا أيضاً بذاته كلام الله، وإذا كان النبي عيسى المن كلمة الله فالنبي على كلمة الله فالنبي على كلمة الله فالنبي على كلمة الله التامة بل هو الكلام، وكما قال النبي على دواه الفريقان - "أعطيت جوامع الكلم» ". ومقام جوامع الكلم يشير إلى أن علم سيد الأنبياء فوق علم بقية النبين. وغير خفي أن أعظم فضيلة من فضائل الكائن البشري هو العلم.

<sup>(</sup>١) الأمالي للصدوق: ٢٨٥. صحيح مسلم ج٢: ٦٤.

سيد الأنبياء ......

#### الدليل الثاني: أخذ الميثاق:

قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللهُ مِيثَنَى ٱلنَّبِيِّنَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِّن كِتَبِ وَحِكْمَةِ ثُمَّ جَاءَ كُمْ رَسُولُ مُصَدِّقُ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ - وَلَتَنصُرُنَّهُ أَقَالَ ءَأَقَرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِيَّ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِيَّ قَالَ ءَأَقَرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِيَّ قَالَ أَقُرَرْنَا قَالَ فَأَشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِّنَ ٱلشَّيهِدِينَ ﴿ أَنَا مَعَكُم مِّنَ ٱلشَّيهِدِينَ ﴿ أَنَا عَمَدُ ذَلِكَ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الْفَنسِقُونَ لَوْلَى بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَنسِقُونَ لَا اللهَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ ال

وفي الآية مواضع دلالة هامة:

۱ ـ البيان لعظمة العهد والميثاق المعقود والمأخوذ على الأنبياء قبل إعطائهم النبوة حيث جعل ما بعد اللام (لتؤمنن) جزاء وشرط وعوض ما قبل من إيتائهم النبوة من الكتاب والحكمة.

١ - أن الإيهان بالنبي والإقرار بولايته والتعهد بنصرته استأهل وتأهل وتكونت القابلية والاستحقاق من الأنبياء للنبوة.

٢ - إنّ مقام سيد الأنبياء غيبي بالنسبة لسائر الأنبياء ومن ثم الوصف في الآية (لتؤمنن به) بينها مقام سيد الأنبياء حيث أنه مهيمن ومتعالي عليهم ومشرف على ما دونه من مقاماتهم، ومن ثم التوصيف في الآية (مصدق لما معكم) أي أنه مشهود له يصادق ويقررهم على ما معهم ويمضى لهم ذلك.

٣ ـ الوصف عن الأنبياء ب (النبين) بينها الوصف عنه ب (رسول) مما يدلل على أنَّهُ أنهُ هو الواسطة بين الله وبين الأنبياء، فإن مجرد النبوة هي مقام التلقي بينها الرسالة مقام الوساطة

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية ٨١ ـ ٨٢.

بين الخالق والخلق.

الشاهدين).

٤ ـ أن الأنبياء جميعهم تابعون ناصرون لسيد الأنبياء وتحت ولايته وإمامته (لتنصرنه).
 ٥ ـ تأكيده تعالى بعد قوله (أخذ الله ميثاق) (قال أأقررتم)، أخذ الإقرار منهم ثم غلظ عليهم (وأخذتم على ذلكم إصري) ولإصر الشدة ثم إجابة الأنبياء إلى ما دعاهم الله إليه (قالوا أقررنا) ثم تغليظه تعالى وتوكيده الأمر مرة أخرى (قال فاشهدوا وأنا معكم من

إذن هناك ميثاق وتعاقد إلهي للنبيين قد أعطاهم النبوة قبل إعطائهم أي منصب غيبي لدني، فقبل إعطاء الأنبياء الكتب من التوراة والإنجيل والزبور والصحف والنبوة ولوازمها وكل العطاءات الإلهية العظيمة والتي هي أمانات عظيمة وخطيرة في مسير رسالات السهاء جعل الباري تعالى عهداً وشرطاً وميثاقاً.

وهذا الشرط والميثاق هو (لتؤمنن به ولتنصرنه) وهذا معناه إنكم أيها الأنبياء لا تصلون إلى مقام النبوة إلا بالإيهان بنبوة محمد عَلَيْ ونصر ته عَلَيْ ، فالذي يؤهل الأنبياء هو

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٢٦٩.

سيد الأنبياء ......

#### الخاتم سَلَاللَّهُ (١).

وفي صحيح عبد الله بن سنان ـ وهو صحيح إعلائي ـ قال: قال أبو عبدالله × ـ في حديث ـ كان الميثاق مأخوذاً عليهم لله بالربوبية ولرسوله بالنبوة ولأمير المؤمنين والأئمة بالإمامة، فقال: ألست بربكم، ومحمد نبيكم، وعلي إمامكم، والأئمة الهادون أئمتكم، فقالوا: بلي، فقال الله: ﴿ شَهِدْنَا أَن تَقُولُواْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ أي لئلا تقولوا يوم القيامة ﴿ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا عَلَى الله عز وجل الميثاق على الأنبياء بالربوبية وهو قوله: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مِيثَاقَهُمْ ﴾ فذكر جملة من الأنبياء الحديث ".

# الْنَّبِيِّ صلى الله عَلَيْهِ وآله وسلم إمام الأنبياء الله عَلَيْهِ وآله وسلم الأنبياء تابعون للنبي:

فالنبي على إمام الأنبياء وهم مأمومون به وناصرون له، فالنصرة تعني أنهم تابعون له على المنابعة الأن إيانهم المنابعة الأنبياء ولد لهم ثمرة هي نبوتهم وإعطائهم الكتاب والحكمة، وهذا الأمر نظير ما مر علينا سابقاً حول تقديم أسم النبي على الكتاب في قوله تعالى إلى الأمر فلي المنابعة وقوله تعالى المنابعة المنابعة المنابعة والمنابعة ولمنابعة ولمنابعة والمنابعة والمنابعة والمنابعة والمنابعة والمنابعة والمنابعة ولمنابعة ولمنابعة ولمنابعة والمنابعة ولمنابعة والمنابعة ولمنابعة والمنابعة و

<sup>(</sup>١) راجع الإمامة الإلهية وعمارة القبور لسياحة الشيخ الأستاذ (دام ظله).

<sup>(</sup>٢) تفسير القمى في ذيل سورة الاعراف الآية ١٧٢.

فالإيهان بالنبي عَنِينَ من قبل الأنبياء يوجب تكاملهم وتأهلهم لبلوغ مقامات غيبية فيكون سيد الأنبياء على هو أمين الله على فيكون سيد الأنبياء على هو أمين الله على أنبيائه ورسله كما مر ذلك في مبحث (النبي أمين الله على وحيه).

ولو نلاحظ لطائف وإشارات القرآن الكريم كما في آية الميثاق حيث تقول (مصدق لما معكم) نرى أن سيد الأنبياء وخاتمهم هو الذي يصدق ويصادق على نبوتهم بمعنى يكون هو المشرف وهو الذي يعطيهم الاعتبار والحجية.

والأمر الآخر هو أن النبي يَبَالَي هو المشرف والشاهد عليهم بينها مقامه عليه بالنسبة لباقي الأنبياء غائب عنهم، أي أن مقام سيد الأنبياء الغيبي النوري هو في خفاء عن المقامات النورية للأنبياء الباقين، وإلا لكانوا هم مشرفين وشاهدين عليه، ولكن الأمر بالنسبة إلى النبي يَبالَي من ناحية مقامات الأنبياء ليس بخاف عنه عَبالله ثم إنّهُ عَبالله مصدق لما معهم وليس مصدقاً بهم وهذا تبيان لعلو مقامه عن التصديق لأشخاصهم بل التصديق لوحي الله إليهم.

كل هذا والباري تعالى يشهدهم على ذلك ﴿ قَالَ ءَأَقُرَرَتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصَرِيَ قَالُوا أَقَرَرُنَا قَالَ فَاشَهُدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِنَ الشَّنهِدِينَ ﴾ فنلاحظ هنا الميثاق ثم الإقرار ثم تغليظها ثم الإشهاد على ذلك وهو سبحانه وتعالى معهم في الاشهاد، فهذه خمسة تغليظات عند الله، وهو إعظام لشأن سيد الأنبياء عَيَا الله المحوريته ومركزيته عَيَا الأنبياء المَيْكُ، وهناك روايات لدى الفريقين تؤكد على هذه المحورية والمركزية.

 أسمك لما خلقتني رفعت رأسي إلى عرشك فإذا فيه مكتوب: (لا إله إلا الله محمد رسول الله) فعلمت أنه ليس أحدٌ أعظم عندك قدراً ممن جعلت أسمه مع اسمك، فأوحى الله إليه:

يا آدم إنه لآخر النبيين من ذريتك فلولا محمد ما خلقتك ١٠٠٠.

قال موسى: يا رب ومن محمد؟ قال: أحمد الذي أثبت أسمه على عرشي من قبل أن أخلق السهاوات والأرض بألفي عام. إنه نبيي وصفيي وحبيبي وخيرتي من خلقي وهو أحب إليّ من جميع خلقي وجميع ملائكتي.

قال موسى: يا رب إن كان محمد أحب إليك من جميع خلقك فهل خلقت أمته أكرم عليك من أمتي؟ قال: يا موسى إن فضل أمة محمد على سائر الخلق كفضلي على جميع خلقى ".

# الْنَبِّيِّ صلى الله عَلَيْهِ وآله وسلم رحمة لكل العوالم:

فبإيهان الأنبياء بالنبي محمد على المتحقوا الحصول على مقامات فوق الجنة، فإن الوحي والكتب التي أنزلت عليهم فوق الجنة، لأن الجنة جسمانية والمعارف والأنوار وعالم

<sup>(</sup>١) بحار الانوارج ١١:١١١، معجم الأوسط للطبراني ج٦: ٣١٣، السيرة الحلبية ج١: ٣٥٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي ج٤: ٢٨.

الغيب الملكوتي عند الأنبياء أعظم من الجنة وما فيها من الحور العين، يقول الباري تعالى في وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ فَنَ فَإِنه باب رحمة الله للعالمين فمن يصد عن باب رحمة الله فَلابُدَّ أن يكون طريقه إلى نقمة الله وسخطه، والباري يقول ﴿ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ فليس لعالم واحد بل لكل العوالم، وهنا يتضح أنه إذا كانت الكتب السهاوية التي أنزلت على الأنبياء أعظم من السهاء، وأعظم من الجنة، وأعظم من النار بل وأعظم من السموات والأرض فإن كل الكتب السهاوية كتب وحيانية وفيها غيب السموات والأرض لم ينلها الأنبياء إلا بالتوجه إلى الخاتم على أنه أنه يناه على الأنبياء وخاتمهم والشاهد عليهم، والقرآن يفصح بذلك عميد الأنبياء والأمين العام على الأنبياء وخاتمهم والشاهد عليهم، والقرآن يفصح بذلك لكن بالتدبر، ﴿ أَفَلا يَتَدَبُّونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَاهُا ﴾ ".

إذن لابد من التدبر والتفكر بموازين الدلالة وبهداية أئمة الهدى من أهل البيت المهلم للتفت إلى البيانات العلمية في القرآن الكريم.

## النبي وعترته وعالم النور:

ربها يتحسس الكثير من القول بعالم النور ممن يجعل من عالم الحس أو إصالة الحس هي المبدأ والمنتهى وهي كل شيء، ولكن هناك وجود لعالم النور وعالم الذر وعالم الميثاق، وهذه ليست مجرد أحاديث كها يدعي البعض، أنها تعشعش وتدغدغ المشاعر الخيالية ولهذا السبب تولدت عدة أسئلة حول هذه العوالم وإن كانت هذه الأسئلة قد أثيرت قديهاً، بل حسب

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء: الآية ١٠٧.

<sup>(</sup>٢) سورة مُحمَّد: الآية ٢٤.

منهاج أهل البيت اليه هذه القواعد مستمدة من كتاب الله تعالى وأن هناك نشأة نورية لأولياء الله وحججه لا سيها خاتم النبيين، وإن لم يسلط الضوء على هذه النشأة النورية ومعرفة آثارها وأحكامها التكوينية في قبال من يقول بالأحكام الفيزيائية المادية فلا يتمكن من معرفة الكثير من المشاهد المعرفية في القرآن الكريم، وهذا ما يشير إليه في أول قصة يستعرضها لنا القرآن الكريم.

#### خليفت الله:

ذكر في سورة البقرة قصة استخلاف الله عَزَّ وَجَلَّ لآدم، وفي الحقيقة يعتبر هذا المقام ملحمة قرآنية عظيمة وأن نموذجه الأول زمناً وليس حصرياً بآدم الله فقد صدر المرسوم والأمر الإلهي الرئاسي إلى ملائكته وجنوده في الملكوت وهو: ﴿إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ (١٠).

والتعبير بخليفة الله توصيف عظيم وهو يغاير التعبير برسول الله، ولسنا في صدد استعراض كل صفحات هذا المشهد العظيم إلا أنه فاتحة العقائد القرآنية التي يستعرضها للإيهان ودين الإسلام والمشهد العقائدي العظيم في طليعة الخليفة، والقرآن ليس كتاباً يداعب الخيال أو النزوات التي في آفاق تصورات البشر، بل هو كتاب حقائق ومعرفة.

#### الأسماء وجودات كائنات حية عاقلة شاعرة:

هناك أسماء علمت لآدم دون غيره من الملائكة، ومع مكانة هؤلاء الملائكة العظام

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٣٠.

كجبرئيل وميكائيل وإسرافيل وعزرائيل ومالك خازن النيران ورضوان خازن الجنان وغيرهم من الملائكة الذين محل سكناهم السموات السبع والآخرة وبطبيعة الحال هؤلاء الملائكة يعلمون ما لا نعلمه من هذه السموات من غيب، فإن كل سماء فوقانية غيب عن السهاء الأدون منها، وكل سهاء هي عالم ذو طبقات إلى أن تصل إلى السهاء السابعة، وهذه العوالم يقال عما ورائها غيب السموات مع أن السماوات هي غيب بالنسبة لنا، ولكن هناك غيب الغيب، هذا الغيب لا تعلمه حتى الملائكة ولكن آدم ﷺ علم مما فيه، وأحد هذه المغيبات هي تلك الأسماء الشاعرة العاقلة الحية التي أشير إليها في الآيات بضمير (هم) وبأسم الأشارة (هؤلاء) وكل من اللفظين يستعمل للكائن الحي الشاعر العاقل ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْملائِكَةِ فَقَالَ أَنْبَتُونِي بأَسْمَاءِ هَؤُلاء إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ \* قَالُوا سُبْحَانَكَ لا عِلْمَ لَنَا إِلاَّ مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ \* قَالَ يَا آدَمُ أَنْبِئُهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ فَلَتَّا أَنْبَأَهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ قَالَ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكْتُمُونَ ﴾ (١).

فهناك غيب للسموات والأرض لا تطلع عليه الملائكة وهذا الغيب فيه أسماء إلهية ووجودات حية شاعرة عاقلة ولا أحد يعرف هذه الأسماء الإلهية إلا الله تعالى وخليفته، وهذه الأسماء أفصح عنها في روايات الفريقين أنها محمد وآل محمد (صلوات الله عليهم أجمعين) ".

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٣١ ـ ٣٣.

<sup>(</sup>٢) للتوسع في هذا الموضوع يراجع الإمامة الإلهية وعمارة قبور النبي وآله للشيخ الأستاذ (دام ظله).

وبعبارة أخرى إن هذه الموجودات العظيمة الخلقة المحيطة بالسموات والأرض ـ الأسهاء الإلهية ـ أعظم من السهاوات السبع وما فيها لأنها غيب السموات، والدليل على ذلك أن الملائكة مع ما يصفهم القرآن الكريم من قوة ومكنة كها في جبرئيل ﴿ ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ \* مُطَاعٍ ثُمَّ أَمِينٍ ﴾ (١).

وكذلك عزرائيل بها له من قوة متعاظمة في قبض روح البشر والنباتات والحيوانات والجن وبها له من هذه القدرة في حيطة الأرض والسموات أو الكواكب.

وكذلك في ميكائيل وإسرافيل الذي وكل بنفخ الصور، رغم كل هذه الشؤون العظيمة التي بينها القرآن الكريم للملائكة الأربعة المقريين فقد كانوا مأمورين بالسجود والخضوع والطاعة لخليفة الله وكذا بقية الملائكة جهلوا بهذه الأسماء الإلهية العظيمة، حتى قالوا ﴿ لا عِلْمَ لَنَا إِلاَّ مَا عَلَّمْتَنَا ﴾.

فلابدً أن نضع هذه الفقرات القرآنية في إتساق ونسق كي ترتسم لنا الصورة واضحة، لاسيا وأن هذه حقائق وأصول أمهات معارف القرآن الكريم فلابد لنا ان نقف عندها ملياً، ولا نحمل أهوائنا على القرآن الكريم، ولا ننفر مما يرسمه لنا من حقائق، بل يجب أن نسلم قلوبنا وأفكارنا وعقائدنا وعقولنا لتلك الحقائق القرآنية الملكوتية ﴿ فَسُبْحَانَ الَّذِي بِيَدِهِ مَلكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ "، فملكوت السموات والأرض بيد الله تعالى وتحت سيطرته تعالى، وفي آية أخرى يقول تعالى: ﴿ وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لمُوسِعُونَ ﴾ "، يعني

<sup>(</sup>١) سورة التكوير: الآية ٣٠ ـ ٣١.

<sup>(</sup>٢) سورة يس: الآية ٨٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الذاريات: الآية ٤٧.

أو جدها بتوسيط هذه الأيدي، فإن الله ليس بجسم، ولكن هناك مخلوقات أجرى الله فيضه على يدها، وهي ممر فيض الله للسموات والأرض وهي نور السموات والأرض ﴿ اللهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبٌ دُرِّيٌ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ زَيْتُونِةٍ لا شَرْقِيَّةٍ وَلا غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ نُورٌ عَلَى نُورٍ يَهْدِي اللهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَضْرِبُ اللهُ الأَمْثَالَ لِلنَّاسِ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ " فهنا التعريف للنور المخلوق المضاف تشريفاً إليه تعالى وليس الآية في مقام بيان الذات الأزلية السرمدية بل النور المخلوق الذي نور السموات والأرض بالظهور للوجود من العدم، فهذه خمسة أنوار بينتها الآية الكريمة لأنه ذكر فيها تشبيه جنس النور بخمسة تشبيهات إشارة للعدد خمسة في الأنوار وهذا تنصيص من سورة النور بهذا العدد والذين هم أنوار أصحاب الكساء وقد بينا ذلك مفصلاً في بعض الأبحاث"، نعم في الآيات تشبيهات أخرى تضمنية تبلغ مع الخمس المطابقية أربعة عشر عدد المعصومين المهملا وقد بينت ذلك الروايات في التحليل التركيبي للآيات.

#### تشاهد الآيات والسور حول النشأة النورية:

ففي سورة البقرة كائنات حية شاعرة موجودة في ﴿ غَيْبِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ . وفي سورة النور كائنات نورية خمس أو أربعة عشر هي المنورة المظهرة لوجود السموات والأرض ﴿ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ .

<sup>(</sup>١) سورة النور: الآية ٣٥-٣٧.

<sup>(</sup>٢) الإمامة الإلهية، عمارة قبور النبي وأهل بيته.

وفي سورة الأنبياء يقول ﴿ وَلَهُ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَنْ عِنْدَهُ لا يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلا يَسْتَحْبِرُونَ ﴾ " ففي هذه الآية هناك ثلاث تقسيات سموات وأرض والثالث من كينونتهم في مقام العندية عند الله بل عند اسم هو (عنده).

ففي الآية الأولى ذكر الباري تعالى (الغيب) وفي الثانية ذكر تعالى (النور) وفي الثالثة ذكر تعالى (عنده) أي مقام العندية، فالذي عند الله هو أقرب العوالم المخلوقة إليه تعالى، ولا يمكن أن تكون للباري تعالى منطقة جغرافية خاصة به بل ﴿ وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ ﴾ "، ولكن هناك نشأة من النشئات خارجة عن السموات وعن الأرض، نعم مخلوقة هي ولكنها خارجة عن الزمان والمكان والتكوين، وإنها هي في ظل العرش الإلهي.

إذن هناك ثلاث أقسام في تقسيم المخلوقات:

القسم الأوَّل: المخلوقات التي في السموات وهي الملائكة بها فيهم جبرائيل وإسرافيل وميكائيل وعزرائيل ومالك ورضوان وغيرهم من الملائكة الذين لهم شؤون عظيمة.

القسم الثاني: المخلوقات التي في الأرض وهي الجن والإنس وغيرهم.

القسم الثالث: ومن عنده. وهذا القسم خارج السموات والأرض، وهو مقام غيب السموات والأرض والذي هو مقام العندية للساحة الربوبية.

وبعبارة أخرى هو أول المخلوقات صدوراً منه تعالى وهو أقرب المقربين الذين قال تعالى في مدحهم ﴿ وَلَهُ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَنْ عِنْدَهُ لا يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلا

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء: الآية ١٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الحديد: الآية ٤.

# يَسْتَحْسِرُونَ \* يُسَبِّحُونَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لا يَفْتُرُونَ ﴾ ١٠٠٠.

ولم يكتفِ الباري تعالى بذلك بل وصفهم بأنهم عباد ومكرمون ﴿ وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَنُ وَلَداً سُبْحَانَهُ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ \* لا يَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ ﴾ ".

فليس صفة العبودية فقط وإنها هنالك صفة أخرى أكد عليها الباري تعالى وهي (مكرمون)، يعنى لديهم الكرامات التكوينية من قبل الله تعالى.

إذن هذه المقامات الغيبية فيها مجد تكويني وهذا ليس ثناء أدبي، شعري، أو من الخيال.

# معرفة الخلقة النورية هي أم المعارف:

إن معرفة النبي عَنَا وأهل بيته هي بالنشأة النورية أو الخلقة النورية هي أم المعارف، وهذه الظاهرة الكونية هي من فواتح خلق الله، فإن الإنسان يتمايز عن الموجودات بأكمل كمال، كما أن النبات ميز عن الجماد بالنمو فنلاحظ هذا النمو والتنامي في جسم النبات هو الذي ميزه عن الجماد كالحجر والمدر لأنه أكمل كمال في النبات.

ومن باب المثال، الهواء ليس فيه حياة ونمو، وكذلك الأرض ليس فيها حياة ونمو بينها النبات فيه حياة ونمو مع أن الأرض أكبر كتلة من الشجرة المعمرة ولكن هذه الشجرة فيها حياة ما ليس في الأرض.

أيضاً هناك تمايز بين الحيوان والنبات، فربها هناك شجرة عملاقة تظل آلاف السنين معمرة وذات قطر وحجم كبير جداً ولكن نجد الحيوان الصغير فيه كمال لا يوجد في هذه

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء: الآية ١٩ ـ ٢٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء: الآية ٢٦-٧٧.

الشجرة الكبيرة، فنرى لدى الحيوان الصغير الحركة والحس والشعور والخيال والخوف واللذة، بمعنى أنه يستشعر إدراكات حسية حيوانية ليست موجودة في تلك الشجرة.

أيضاً لو أردنا أن نقارن أو نقايس بين الحيوان والإنسان نجد هناك فوارق بينها، فهناك حيوانات تبصر ما لا يبصره الإنسان، وتسمع ما لا يسمعه الإنسان، وهذا ما حدث مثلاً في زلزال توسونامي حيث كانت بعض الحيوانات كالكلاب قد استشعرت بالزلازل قبل البشر، فإن إدراكاتها الحسية أقوى من الإنسان ورغم ذلك الإنسان فيه كهال أعظم لا يوجد عند هذه الحيوانات ألا وهو العقل، فرغم هذه المدارك الحسية الضعيفة التي لدى الإنسان قياساً بالإدراكات التي تمتلكها تلك الحيوانات كالشم والسمع والبصر إلا أن هناك كهالاً أعظم من هذه الحيوانات يمتلكه الإنسان الذي هو العقل.

فلو أردنا أن نشبه ذلك بمخروط هندسي لهذه الكائنات، فقاعدته السفلية أوسع بكثير من القمة، أما عند الإنسان فيكون مثلث مقلوب القاعدة، حيث تكون قاعدته فوقية والتي هي العقل.

ففي النشأة الكونية هناك مثلثان وجوديان متعاكسان، والقرآن الكريم يصف الإنسان أنه سخر له كل شيء في السهاوات والأرض.

قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَوْا أَنَّ اللَّهُ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ ١٠٠.

وقوله تعالى: ﴿ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ ﴾ ٣٠.

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: الآية ٢٠.

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر: الآية ١٣.

وقوله تعالى: ﴿ اللهُ الَّذِي سَخَّرَ لَكُمْ الْبَحْرَ لِتَجْرِيَ الْفُلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ ﴾ ١٠٠.

كل هذا سخره الباري تعالى للإنسان ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَ مَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنْ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِكَنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً ﴾ ".

ربها الماديون أو الحسيون يتعاظم لديهم الحس ويكبر ولكن القرآن الكريم ينفي ذلك ويقول أن الحس درجة وجودية ضعيفة، لأن كرامة الإنسان تعل على السهاء أو على الأرض أو على الخيوانات والنباتات ليست ببدنه أو جثته بل بعقله، لأن العقل قاعدته وسيعة وأوسع من السهاء والأرض «ففي الحديث القدسي يقول الله عَزَّ وَجَلَّ: لا يسعني أرضي ولا سهائي ولكن يسعني قلب عبدي المؤمن» ". نعم ﴿ ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ \* مُطَاعٍ ثَمَّ أَمِين ﴾.

وقال تَعَالَى: ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَالِيَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطُرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِنْ سِجِّيلٍ مَنْضُودٍ ﴾. فالإنسان كريم إن لم يتسافل ويدس نفسه في وحل وبراثن الهوى والشهوات.

لأن السهاء مهها اتسعت حدودها الجغرافية ـ وكها نعلم أن الله عَزَّ وَجَلَّ لا تحده حدود جغرافية ـ ولكن نور عقل الإنسان ليس فيه حد جغرافي، فتجلي الظهور الإلهي في قلب المؤمن يعني في نوره وعقله، فالعقل يتجلى فيه مرآة الأنوار الربوبية، ولكن السهاء مع أنها آية ولكن لا يتجلى فيها ما يتجلى في تلك المرآة.

<sup>(</sup>١) سورة الجاثية: الآية ١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء: الآية ٧٠.

<sup>(</sup>٣) عوالي اللئالي لابن جمهور الاحسائي ج٧: ٧.

فالإنسان في خلقته مثلث ضعفه في أسافله ولكن قاعدته الوسيعة في أعاليه، وهذا عكس الموجودات الأخرى كالأرض والسهاء والحيوان والنبات فإن قاعدته في أسافله وأعاليه ضعيفة.

ففي الموجودات مثلثان متعاكسان في بيان المقارنة بين الإنسان والموجودات الأرضية الأخرى.

#### الإنسان الكامل والملائكة:

والآن نقارن بين الإنسان الكامل من الأنبياء والملائكة، فلو لاحظنا القدرة الهائلة لجبرائيل الله بحيث يقول الباري تعالى ﴿ ذِي قُوَّةٍ عِندَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ مُطَاعٍ ثَمَّ لَجبرائيل الله بحيث يقول الباري تعالى ﴿ ذِي قُوَّةٍ عِندَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ مُطَاعٍ ثَمَّ أَمِينٍ ﴾ "فهو أمين وحي وله قدرة يقلب قرى بكاملها كما فعل ذلك في قوم لوط ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْ مَا المَعْ الله عَلَيْهَا وَأَمْطَرَنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِن سِجِيلِ مَنضُودٍ ﴿ الله ﴾ ".

وكذلك قدرة عزرائيل الله بحيث يتوفى كل الأنفس من الجن والإنس والنبات والحيوان ﴿ قُلْ يَتَوَفَّاكُمْ مَلَكُ المُوْتِ ﴾ ٣٠.

وكم هي قدرة ميكائيل في تدبير أرزاق السموات والأرض، وكم هي قدرة اسرافيل في نفخ الحياة في كل شيء من الموجودات الأرضية والسماوية.

والقدرة الجسمانية السماوية للملائكة الأربعة المقربين مع عظمتها وقوتها ولكن نورهم

<sup>(</sup>١) سورة التكوير: الآية ٢٠ ـ ٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة هود: الآية ٨٢.

<sup>(</sup>٣) سورة السجدة: الآية ١١.

لم يصل إلى نور آدم بل غابت عنهم حقائق ولكن هذه الحقائق موجودة لدى آدم الله ، فرغم وجودهم السهاوي العظيم ولهم ما لهم من نور إلا أنهم لم يصلوا لتلك الحقائق التي لدى آدم الله كنموذج أولي لحجج الله، ولذلك أمرهم الباري تعالى أن يسجدوا لآدم ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلائِكَةِ اسْجُدُوا لآدَم ﴾ (١٠)، وهذا السجود بمعنى الطاعة لآدم الله.

فالبشر قياساً إلى الأرض أو الجبال أو إلى السماء أو إلى القمر أو بالقياس إلى الفيل نراه صغير الجسم قياساً لهؤلاء ولكن المسيطر على هذه الجمادات وهذه الحيوانات هو هذا الإنسان الصغير الجسم بها أودع الله به من قوة العقل والعلم بحيث استطاع أن يطير إلى الكواكب ويسيطر هذه السيطرة ببركة هذا العقل فأصبح حاكم ومسيطر على بقية الموجودات ﴿ فَانفُذُوا لا تَنفُذُونَ إِلا بَسُلْطَانِ ﴾ ".

فسلطان العقل أعظم من السماء الأولى والثانية إلى سبع سموات، وأعظم من الأرض ومن النباتات ومن الحيوانات لأن العقل قاعدته فوقية.

وهذا كله بالنسبة إلى الإنسان الذي هو حجة من حجج الله تعالى، وهو أكمل فرد بشري بل أعظم البشر، فحينئذٍ قاعدته النورية تكون أوسع فأوسع، ومن ثم يكون آدم بهاله من نور يطوع الله عَزَّ وَجَلَّ له كل الملائكة رغم صغر جثته فإن آدم كائن أرضي والملائكة الأربعة ـ ميكائيل وإسرافيل وجبرائيل وعزرائيل ـ كائن سهاوي ومن نشئات عظيمة جداً، لأن هذا الموجود الأرضي رغم صغر جثته إلا أن قاعدته الوجودية في بنائه الوجودي وفي

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٣٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الرحمن: الآية ٣٣.

خلقه الوجودي عند الله عَزَّ وَجَلَّ أعظم ما خلق الله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكْتُمُونَ ﴾ ''.

ومن الواضح أن الذي يكون له قاعدة وسيعة وجودية في غيب السموات أو في نور السموات يكون مسيطر على الموجودات يعني سخر الله له كل هذا تحت سيطرته وهذه السيطرة ليست مستقلة عن إرادة الله عَزَّ وَجَلَّ وإنها هي تمكين من الله عَزَّ وَجَلَّ.

فإذا كان كل هذا لآدم الله فحينة يكون ما هو أعظم من هذا لرسول الله الله وتكون لخاتم النبين الله تلك الشأنية وتلك الصلاحيات بحيث يأتمر بأمره جبرائيل وميكائيل واسرافيل وكل ملك في السموات، وإذا كان رضوان خازن الجنان ومالك خازن النيران تحت إمرة خليفة الله آدم فها بالك بسيد الأنبياء وخاتم النبيين، بل ومن هو كنفس رسول الله أبنص القرآن الكريم حتى أصبح قسيم الجنة والنار. فلا يمكن لنا أن نستغرب أو نستنكر بنزعات مادية حسية وكيف يكون كل هذا لبشر صغير الجثة، نعم هو بشر ولكن أودع ربه فيه في طبقات وجود العليا علم الأسهاء وطوع له أعاظم ملائكته وجعلهم تبعاً له، ومن الواضح أن الله عَزَّ وَجَلَّ ليس لديه محاباة ومجاملات وإنها جعل الله عَزَّ وَجَلَّ له ذلك لما يمتلكه هذا الموجود من علم وعقل وقدرة يسيطر بها على السموات والأرض، أوليس القرآن الكريم ينبأ عن جعل إلهي صلاحيات للملائكة في الأرض وفي السهاء الأولى والثانية والنائة إلى سبع سموات وفي الجنة وفي النار ﴿ وَنَادَوْا يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ إِنَّكُمْ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٣٣.

٢١٨......مقامات النبوة والنبي ﷺ

مَاكِثُونَ ﴾ ١٠٠.

### كرامة الإنسان الكونية:

فالله عَزَّ وَجَلَّ جعل للإنسان كرامة كونية وليست كرامة تشريفية ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي الْاَمْ فَاللهُ عَزَّ وَجَلَّ جعل للإنسان كرامة كونية تكوينية بحيث يستطيع بهذه القدرة أن يسيطر على الأرض وعلى السماء وعلى الهواء وعلى الجن والحيوان والنبات. وأمتلك وسيطر على هذه الأشياء ليس بجثته الصغيرة ولا بإدراكاته الحسية المتناهية إلى مدى قليل، بل بالقدرة الكونية وبالعقل والعلم سيطر على ذلك إذ العقل عين مسلحة تنفذ وتثقب العوالم.

وهناك الكثير من الأشياء المادية لا يسمعها الإنسان، وهناك أشعة ضوئية لا تبصرها عين الإنسان، وروائح لا يشمها الإنسان بينها بعض الحيوانات لديها القابلية على ذلك، فلغة الكرامة في القرآن لغة حقائق ﴿ وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَنُ وَلَداً سُبْحَانَهُ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ ﴾ "وليس بحث شريعة وتشريع قانوني وإنها بحث فيض تكويني من الله لأولئك الحجج.

فكرامة الإنسان تسخير أكثر المخلوقات له بواسطة ما انشأ الله عَزَّ وَجَلَّ في الإنسان من رمز هوية الإنسان ومن مائز ميز الإنسان عن بقية الموجودات وهو العلم الذي في العقل.

## الكفار وقريش يستصغرون الأنبياء:

وعندما نرى الكفار وقريش يستصغرون شأن النبي عَلَيْ ﴿ وَقَالُوا مَالِ هَذَا الرَّسُولِ

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف: الآية ٧٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء: الآية ٧٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء: الآية ٢٦.

يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي الأَسْوَاق ﴾ نفهو ناشئ من صنمية الحس والمادية، وهل عظمة الإنسان في بدنه، ونلاحظ هؤلاء الحسيون وهؤلاء الماديون لا زالت هذه النزعة المريضة في فكر هؤلاء البشر، كالذي ينكر التوسل والشفاعة بسيد الأنبياء على ويقول أصبح تراب ويظن أن عظمة رسول الله على بمجرد البدن والطين والماء وما شابه ذلك. بينها عظمة الإنسان ليست ببدنه بل ولا بمجرد نفسه، ولا بمجرد الجانب الروحي بل في ما هو أعظم من الجانب البدني، والغريزي، والنفسي، والروحي، بل هو بالجانب النوري الذي هو العقل، فبالعقل أصبحت للإنسان قدرة يسيطر بها على الموجودات.

فلهذا قدم تعالى الأنبياء على الملائكة المقربين لأن لديهم علم لدني ليس بحوزة جبرائيل وإسرافيل وباقي الملائكة. فإن أبواب السهاء تفتح أو تغلق وكذلك المقادير تتغير وتبرم بمفاتيح وخزائن ليست في السموات والأرض بل في عالم وراء السموات والأرض وفي غيب السموات والأرض وعَلَّمَ آدَمَ الأَسْهَاء كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى المُلاَئِكةِ فَقَالَ أَنبِعُونِي بِأَسْهَاء هَوُلاء إِن كُتتُمْ صَادِقِينَ قَالُواْ سُبْحَانَكَ لاَ عِلْمَ لنَا إِلاَّ مَا عَلَّمْتنَا إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الحُكِيمُ قَالَ يَا آدَمُ أَنبِعُهُم بِأَسْمَائِهِمْ فَلَيًا أَنبَأَهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ قَالَ أَلُمْ أَقُل لَكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ عَاللهُ اللهَ عَلْمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكْتُمُونَ ﴾".

فالمشار إليهم في الآية ب (هؤلاء) هم في غيب السموات والأرض، ومن هنا يتضح أن قدرة جبرائيل لا تشتمل على خزائن السموات بيده وكذلك اسرافيل وعزرائيل وميكائيل.

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان: الآية ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ٣١ ـ ٣٣.

وكذلك قدرة مالك لا تشتمل على خزائن النيران، وهكذا رضوان خازن الجنان، بل هذه الخزائن هي في الغيب أيضاً، وهذه القدرة فوق قدرة الملائكة ولكن هي موجودة ﴿ فَسُبْحَانَ الَّذِي بِيدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُون ﴾ عند من أعطاه الله ذلك العلم الذي وصف بأنه يد الله كما في سورة فصلت ﴿ فَإِنْ اسْتَكْبَرُوا فَالَّذِينَ عِنْدَ رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُمْ لا يَسْأَمُونَ ﴾ ".

ولذلك نرى القرآن الكريم يؤكد باستمرار إلى وجود مخلوقات عند الله تعالى وهي ليست في السموات ولا في الأرض بل ﴿ فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرٍ ﴾ وهذا هو مقام العندية، وإذا سئل سائل من أين تقولون بذلك، من أن هناك موجودات لها مقام العندية عند رب العالمين، نقول له القرآن يصدع في الآيات والسور السابقة بذلك وحيئذ ﴿ إِخْرَاجُهُمْ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضِ ﴾ ".

يقول تعالى ﴿ وَلَهُ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَنْ عِنْدَهُ لا يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلا يَسْتَحْسِرُونَ \* يُسَبِّحُونَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لا يَشْرُونَ \* نَهُ أَضْفَ إلى ما مر في سورة البقرة وسورة النور فضلاً عن سور عديدة أخرى يضيق المقام عن استقصائها، فهناك قسم ثالث خاص غير السموات والأرض وغير الملائكة هؤلاء هم ﴿ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ \* كرمهم الله تعالى

<sup>(</sup>١) سورة فصّلت: الآية ٣٨.

<sup>(</sup>٢) سورة القمر: الآية ٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية ٨٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف: الآية ٢٠٦.

بخزائن غيبية وإذا كان الأمر هكذا فكيف لا يأمر الله تعالى جبرائيل وميكائيل وكل الملائكة بالسجود والطوعانية لخليفة الله ﴿وَسَخَرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ بَحِيعاً مِنْهُ ﴾ وهذا هو عالم العندية الذي سمي في سورة البقرة بغيب السموات والأرض والذي أشير فيه إلى أسهاء هؤ لاء، وهو نفس عالم النور الذي أشير إليه في سورة النور بنور السموات والأرض، والذي فيه وجودات خسة وهي حية عالمة عاقلة شاعرة الذين هم أصحاب الكساء.

والذين هم في سورة القمر ﴿ فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرٍ ﴾ فالمقعد والمكان إذا كان جسمانياً فكيف يكون ويوصف بالصدق أو الكذب، فلا محالة هذا المقام مقام علمي فإن العلم هو الذي يتصف بالصدق أو الكذب أو أنه يصيب أو لا يصيب.

فهناك خزائن الغيب ومن خلال هذه الخزائن للغيب تتنزل فيوضات كمالية على أهل السموات وعلى أهل الأرض ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِنـدَنَا خَزَآبِنُهُۥ وَمَا نُنَزِّلُهُۥ إِلَّا بِقَدَرٍ مَّعْلُومٍ السموات وعلى أهل الأرض ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِنـدَنَا خَزَآبِنُهُۥ وَمَا نُنزِّلُهُۥ إِلَّا بِقَدَرٍ مَّعْلُومٍ السموات وعلى أهل الأرض ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِنـدَنَا خَزَآبِنُهُۥ وَمَا نُنزِّلُهُۥ وَمَا نُنزِّلُهُۥ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّ

# مقام (فكان قاب قوسين):

ففي سورة النجم لم يصف الله عَزَّ وَجَلَّ أي مخلوق من مخلوقاته سواء كان من الملائكة أو من الأنبياء أنه أقرب المقربين إلا خاتم النبيين على حيث وصفه ﴿ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّى \* فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ ٣٠.

<sup>(</sup>١) سورة الجاثية: الآية ١٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر: الآية ٢١.

<sup>(</sup>٣) سورة النجم: الآية ٨ ـ ٩.

وهذا هو أدنى الدنو وأقرب القرب، وهذا هو أحد أدلة سؤدد خاتم النبين على جميع الأنبياء الميه وهناك وجوه قرآنية كثيرة جداً على ذلك وهو عَيْلًا أقرب الخلق - والمخلوقات والعبيد كلهم كافة - إلى الله تعالى.

ومن الغريب نجد أن بعض المفسرين فسر هذه الآية بأنه قرب جبرئيل من رسول الله عَلَيْ وَالْحَالُ أَن بعد هذه الآية مباشرة قوله تعالى ﴿ فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْحَى ﴾ (١٠. وهذه الآية تدل على القرب من المقام الربوبي وأن الوحى ثمة ليست بوساطة جبرائيل.

وكما يشير الإمام الحجة على في دعاء الندبة:

من دنا فتدلى فكان قاب قوسين أو أدنى دنواً واقتراباً من العلى الأعلى.

وكما في روايات الفريقين أن اسم النبي عَلَيْ مقرون في العرش باسم الله عَزَّ وَجَلَّ ومقتضى نفس اقتران الأسمين أنه عَلَى ﴿ وَرَفَعْنَا لَكَ نفس اقتران الأسمين أنه عَلَى ﴿ وَرَفَعْنَا لَكَ الله عَزَّ وَجَلَّ، وهو مفاد قوله تعالى ﴿ وَرَفَعْنَا لَكَ فَسَ اقتران الله عَلَى الله عَزَّ وَجَلَّ وَ عَكَلَ الله عَزَّ وَجَلَّ الله عَزَّ وَجَلَّ الله عَرَّ وَكُولُكُ ﴾ أي قرن اسمه باسمه تعالى .

فَقَدْ وَرَدَ فِي روايات الفريقين أن رسول الله عَيالة قال:

«لما اقترف آدم الخطيئة، قال: يا رب أسألك بحق محمد لما غفرت لي، فقال: يا آدم وكيف عرفت محمداً وألم أخلقه؟ قال: يا رب لأنك لما خلقتني بيدك ونفخت في من روحك رفعت رأسي فرأيت على قوائم العرش مكتوباً: لا إله إلا الله محمد رسول الله، فعلمت أنك لم تضف إلى اسمك إلا أحب الخلق إليك، فقال: صدقت يا آدم إنه لأحب الخلق إليّ، أدعني

<sup>(</sup>١) سورة النجم: الآية ١٠.

سيد الأنبياء ......

#### بحقه فقد غفرت لك، ولو لا محمد ما خلقتك»(··.

وفي رواية أُخرى عن أنس وبريدة، قال: قرأ رسول الله على هذه الآية ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَن تُرْفَعَ ... ﴾ فقام إليه رجل فقال: أي بيوت هذه يا رسول الله؟ قال: بيوت الأنبياء، فقام إليه أبو بكر فقال: هذا البيت منها؟ بيت على وفاطمة، فقال: نعم، ومن أفضلها ".

فنجد أنَّ القرآن الكريم يفصح عن عالم وجودي وراء السموات والأرض، وهذا العالم الوجودي له حظوة. بحيث يسجد الله له ملائكته ويطوع الله له ملائكته القدرات المقدرة والتي هي خزائن الغيب بحيث تكون لهم سيطرة على السموات وعلى النار وعلى الجنّة كما بننا سابقاً.

### مقام التمكين:

وهذا العالم أو النشأة تظهر مدى سعة الكمالات والصفات المرتبطة بسيِّد الأنبياء عَيْلًا، فإذا كان ذو القرنين ﴿ إِنَّا مَكَّنَّا لَهُ فِي الأَرْضِ وَآتَيْنَاهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَببًا ﴾ " فكيف بسيّد الأنبياء فقد أعطاه الله عَزَّ وَجَلَّ مقام التمكين الذي لم يعطه لأحد من الأنبياء، وهذا ما أشار إليه القرآن الكريم في قصّة آدم والأسماء كما مرَّ بنا سابقاً ومن يكون لديه التمكين والمكانة في ذلك العالم فهو أعظم تأثيراً وصلاحية عند الله عَزَّ وَجَلَّ.

ولو أردنا أنْ نتصور ذلك العالم وأردنا أنْ نقارن بين شعور العقل باعتبار أنَّ العقل

<sup>(</sup>١) المستدرك على الصحيحين/ الحاكم النيسابوري: ج١: ٦١٥.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ج٦: ١٨٦؛ روح المعاني ج٩: ١٨؛ شواهد التنزيل ج١: ٤٠٩؛ ح٥٦١، ٥٦٧، ٥٦٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف: الآية ٨٤.

أعلى مرتبة وجودية في الإنسان، فالعقل ليس له حركة البدن، وليس له ذائقة اللسان، وليست له عين بيضاوية أو أذن لمفاوية، وكذلك ليست فيه غرائز كغريزة الشهوة أو غريزة الغضب أو غريزة اللهو أو الخيال كها في النفس التي تحتوي على غرائز عديدة، إلّا أنّه مع ذلك فإنّ حياة العقل وشعوره وإدراكه أشد وأقوى وأتم وأكمل من البدن ومن النفس، فإنّ البدن لو فارقته الروح لأصبح جثّة هامدة، وكذلك الروح عندما تنام تسبت ويدغم إدراكها وهذا كله خلاف العقل فإنّه لا سبات فيه ولا كلل ولا ملل ولا ينتابه أي جهد ولا جهيد وإن تكل آلته وهو المخ البدني.

#### العقل والنفس:

ومن ثم الذي يقال له مجنون أي مصاب بعقله فليس الخلل في عقله وإنّما الخلل هو في ارتباط النفس بالبدن في ذلك الشخص بلحاظ ما هو عضو وآله للعقل ولذلك لا يلام على أفعاله، ولذلك حتّى العذاب في النار وما شابه ذلك هو للبدن وللنفس وليسَ للعقل نعم قد يقرر له عذاب من قبيل ظلمة الجهل ونحوها، ولذلك نرى بعض الآيات أو الروايات تصرِّح بذلك من قبيل قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهِ اشْتَرَى مِنَ المُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَاهُم بِأَنَّ لُمُمُ الجُنَّة ﴾ ﴿وأمًا العقل فلا يتجافى عن مكانه الذي هو في مقام أمين وعلى صراط مستقيم كما في قول الصادق الله : خلق الله العقل من أربعة أشياء من العلم، والقدر، والنور، والمشية في الأمر، فجعله قائمًا بالعلم، دائمًا في الملكوت ﴿

<sup>(</sup>١) سورة التوبة: الآية ١١١.

<sup>(</sup>٢)بحار الأنوار ج١: ٩٨ ، الاختصاص ٢٤٤.

وإنَّما النفس هي التي تسلك إما طريق الشر أو طريق الخير ولذلك هي التي تذوق الإيلام ﴿ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لاَ يُؤْمِنُون ﴾ (()، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الْحُاسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ (().

وعن الإمام علي الله ازداد علم الرجل زادت عنايته بنفسه وبذل في رياضتها وصلاحها جهده»(٣).

فالذي يخسر هو الإنسان بروحه وبنفسه، كما أن أخذ الله تعالى من البشر العهد والميثاق في عالم الذر والميثاق وأشهدهم على أنفسهم هو من خلال العقل ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتَ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَى شَهِدْنَا أَن تَقُولُواْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِين ﴾ (9).

وحينها جاء الإنسان إلى هذه الدنيا فإنَّ العقل بقي لديه بها يفطر عليه من مشاهدات سابقة وهو الحجة الباطنة والأنبياء والأوصياء هم الحجج الظاهرة.

في الذي تغيّر في الإنسان ما دام عقله باقٍ على الصراط المستقيم، وما الذي يجرى له حتّى يخسر نفسه؟! وكيف يسلك طريق الشيطان حتّى يصل إلى جنهم مع وجود الحجتين

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام: الآية ١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى: الآية ٤٥.

<sup>(</sup>٣) غرر الحكم: ١٣١٩، ٤٩٨٠؛ ميزان الحكمة ج٨: ٣٣٢٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف: الآية ١٧٢.

الظاهرة والباطنة. ذلك لأنَّ العقل نجد الخير ونجد الشر والهوى هي الغرائز، وبالتالي فالمرتبة النفسانية التي فيها الإرادة والعزم والتقدير قدْ لا تنصاع ولا ترعوي إلى العقل، بلْ تنساق إلى الهوى وبالتالي سوف تهوى النفس إلى الدركات السفلى، ولكن العقل لا يزال مناراً إلهياً في باطن الأفراد البشرية ينير ويضيء لهم الطريق، وكلما أحاطت الخطيئة بنفوس بني آدم أو الجن أكثر فأكثر كلما أنسدل ستاراً كثيقاً أمام الاستشفاف من نور العقل.

ومعرفة المرتبة العقلية في ذواتنا طريق إلى أنْ نتلمس النشأة النورية للنبي على القاعدة المن عرف نفسه عرف ربه فمعرفة النفس طريق لمعرفة الرب فكيف لا تكون طريقاً لمعرفة النبي التي هي دون معرفة الله عَزَّ وَجَلَّ، ومن هنا نلاحظ في مراتب وجودنا بعض الحقائق النبي نستطيع أنْ نتعرف من خلالها على بعض حقائق النبوة. فإنَّ المرتبة العقلية أو العقل هو أكثر عنفوان حياتي من النفس وذلك لأنَّ أخص خواص الحياة هي الشعور والإدراك، فكلها قوي الإدراك واتسع واشتد كلها اشتدت الحياة وقويت القدرة والقوة، وهاتان الخاصيتان نشاهدها في العقل أكثر من النفس، فقد تلهو النفس، أو تنام، أو تسهو، أو تجهل بلحاظ المعلومات الموجودة في العقل، بينها معلومات الغرائز في النفس بالقياس إلى معلومات العقل في الإنسان قطرة في بحر.

فعلم الإنسان بلحاظ جانب العقل متفجر إذا قيس وقورن بغرائزه، كما لا كثرة معلومات في العلم الذي في غريزة الغضب أو الشهوة. ولذلك فإن الإنسان بعقله يسيطر على النباتات والميئات المحيطة به كالحيوانية والهوائية والجمادية.

ولهذا يشير القرآن الكريم إلى الذين لا يعقلون أنَّهم أموات كقوله تعالى: ﴿ وَمَا

يَسْتَوِي الأَحْيَاء وَلاَ الأَمْوَاتُ إِنَّ اللهَّ يُسْمِعُ مَن يَشَاء وَمَا أَنتَ بِمُسْمِعٍ مَّن فِي الْقُبُور ﴾ ((). وقوله تعالى: ((ومنهم من يستمعون إليك أفأنت تسمع الصم ولو كانوا لا يعقلون)) (().

# الجنبة البشرية للنبي وأهل بيته عليهم السلام:

من الأوصاف التي يتعرض لها القرآن الكريم للأنبياء أو لخاتم الأنبياء وأهل بيته على الجنبة البشرية أو الجنبة البدنية أو النفسانية، كما أن هناك إشارات وأوصاف لخاتم النبيين بلحاظ النشأة النورية التي لها آثارها وأحكامها كما مرّ ذلك سابقاً. فمثلاً آدم الله الذي أسجد الله له ملائكته وأبى إبليس ذلك، كان هذا السجود لأجل نشأته أو مرتبته النورية، فآدم لله في مرتبته النورية له أحكام وأوصاف غير آدم في مرتبته النفسانية وإنْ كان هو العقل، المراتب أسمى، ولكن الذي يترك الأولى ربها في مرتبة النفس وليسَ في مرتبة النور والعقل، كما أن الذي يعطش، ويجوع، ويعرى، ويكسى، هو مرتبة البدن وليسَ مرتبة النفس أو مرتبة العقل.

فإنَّ العقل لا يشعر بالحزن، أو بالفرح، أو بالجوع والعطش وإنَّما الذي يشعر بذلك هو النفس مع أنَّ النفس غير البدن، فهناك صفات متعددة يتصف بها الإنسان بلحاظ مراتب ذاته ومنها مرتبة النفس كالألم والانقباض والانبساط وما شابه ذلك.

والإنسان كائن بشري ذو مراتب وطبقات وجودية ولا يمكن أنْ نخلط بين ﴿ يَأْكُلُ

<sup>(</sup>١) سورة فاطر: الآية ٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس: الآية ٤٢.

الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي الأَسُوَاقِ ﴾ "وبين ﴿ يُوحَى إلي ﴾ ". وإن كان مجموع ذاته وطبقاته، فكل مرتبة لها أحكامها وآثارها، ولهذا يجب علينا أنْ لا نخلط ولا نسري بين أحكام وصفات هذه المرتبة لتلك المرتبة.

وهذه قاعدة أُخرى مغايرة لقاعدة النشأة النورية فيه الله الإنسان الكامل كالأنبياء وكذلك الفرد الكائن البشري العادي هو ذو طبقات من الوجود من البدن والنفس والروح والعقل والنور، نعم المرتبة النورية من أعلى من المراتب بها في ذلك المرتبة العقلية ﴿ وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطْوَارًا ﴾ ".

### الإكمال غير الإتمام:

فمثلاً الإيهان ككهال للإنسان جعله القرآن ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ﴾ "، فقال تعالى: (أكلمت) ولم يقل أتممت، والكهال خروج من طور إلى طور كالخروج من الإسلام الظاهر إلى الإيهان، فالتبدل النوعي يسمى طوراً ويسمى كهالاً، أمَّا التبدل غير النوعي فهي أجزاء تأتلف وهذا يسمى بالإتمام.

فإتمام النعمة شيء والإكمال شيء آخر، ولذلك عبَّر القرآن الكريم ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ ولم يقل أتممت لكم دينكم لأنَّ الدين يخرج من طور الإسلام الظاهري ﴿ قَالَتِ

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان: الآية ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف: الآية ١١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة نوح: الآية ١٤.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة: الآية ٣.

سيد الأنبياء .......

# الأَعْرَابُ آمَنَّا قُل لَّهُ تُؤْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا ﴾ ١٠ إلى الواقعي في القلوب.

فإنَّ الإيمان طور نوعي جديد أو عالي يختلف فوقيةً عن نوع الإسلام، فإذا استطعنا أنْ نتقن معرفة هذه القاعدة ـ مراتب وجودية الإنسان واختلاف أحكامها وآثارها ـ بدقة فسوف لم ولن نستغرب من كون هذا البدن الصغير للإنسان كيف يتحكم في الأرض وفي الهواء وفي البيئة وفي كل شيء، بل حتى في الجن والملائكة، نعم ﴿إِنَّ الإِنسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا \* إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ جَزُوعًا \* وَإِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ ...

ولكن هذه الآثار والحالات بلحاظ صفات النفس والبدن وكذلك في المقابل قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّ مْنَا بَنِي آدَمَ ﴾ فلا يوجد هناك تناقض في التوصيف الإلهي إذا امتدح في جهة وذم في أخرى، فهذه مراتب النفس ولكن المرتبة النورية لا تتأثر بشيء من ذلك، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيم \* ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِين \* إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّا لِحَاتِ ﴾ فو.

فالإنسان ذو مراتب، وذو شؤون، وذو طبقات فكيف بالإنسان الكامل وهم الأنبياء والأولياء، بل وكيف بك بخاتم النبين عَيَاليًّ، فيجب أنْ لا يخلط بين هذه الشؤون والمراتب،

<sup>(</sup>١) سورةالحجرات: الآية ١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة المعارج: الآية ١٩ ـ ٢١.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: الآية ٢٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء: الآية ٧٠.

<sup>(</sup>٥) سورة التين: ألآية ٤.

فقول الباري تعالى: ﴿ وَكُنتُمْ أَمْوَاتاً فَأَحْيَاكُمْ ﴾ '' هو بلحاظ مرتبة النفس والبدن وأمّا بلحاظ مرتبة العقل فهي مرتبة في نفسها حياة وليسَ فيها موت، فإنّ النفس هي التي تذوق الموت وليسَ العقل؛ لأنّ مرتبة العقل ليسَ فيها تعلق ولا تشبث بجسمانيات وبهاديات وبدنيا كي يزاولها أو يفارقها بل هو ﴿ فِي مَقْعَدِ صِدْقِ عِندَ مَلِيكٍ مُّقْتَدِر ﴾ ''، لا يحور ولا يبور.

فعندما يقول عَنْ أُوّل ما خلق الله نور نبيك يا جابر، فإنَّ هذا النور هو حي شاعر عاقل ذو مقام شامخ عظيم، بل يعظم على السموات والأرض حسب بيان سورة النور ﴿ اللهُ نُورُ اللهُ أُورُ اللهُ أُورُ اللهُ أَورُ اللهُ أَورُ اللهُ أَورَهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ ... ﴾ ".

فإنَّ السموات والأرض ليسَ لها ظهور في الوجود من دون هذا النور الإلهي، وأمَّا حجم السموات والأرض وكبرها في خلقها المقداري الأمتدادي الكمي على الإنسان فهذا من جانب البعد الجسمي والجسماني.

ولو غضضنا النظر عن ذلك ولاحظنا أنَّ لكل سماء ملك من الملائكة العظام موكل ومتعلق بها ـ حسب مفاد بعض الروايات ـ فهذا من الجانب النفساني، ولكن من الجانب العقلاني في الإنسان فليس الأمر كذلك فإنَّ هناك سنة تكوينية مطردة ـ كما مرَّ بنا سابقاً في بعض المخلوقات ـ وهي كلما كانت جثة أو بدن الموجود أصغر كانت مراتبه العالية أعظم، فعن الإمام الصادق الله تعالى العقل من أربعة أشياء: من العلم، والقدرة، والنور، والمشيئة

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة القمر: الآية ٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة النور: الآية ٣٥.

سيد الأنبياء......

بالأمر، فجعله قائماً بالعلم، دائماً في الملكوت".

## مركز خليفة الله وخلافته:

وقد يسأل سائل ـ بن هناك الكثير يسأل هذا السؤال ـ وهو أنَّه كيف يجعل الله له خليفة وهو تعالى لا تنحسر قدرته وعلمه وإحاطته عن شيء فكيف يستخلف غيره ويكون غيره خليفة له؟!.

وفي الحقيقة أنَّ هذا الخليفة مركز خلافته ليست هي الأرض وإنَّما بيئة الأرض مركز تواجده البدني ولذلك قال تعالى: ﴿إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ "، ولم يقل إني جاعل خليفة في الأرض، فقد قدم كلمة (في الأرض) ـ الجار والمجرور ـ على خليفة لبيان أنَّ متعلق الخلافة ليسَ خصوص الأرض بل يشمل السهاء، وهذا إشارة للوجود الجسهاني المكاني والكينوني لهذا الخليفة وهو الأرض، وإلّا فدائرة صلاحياته أنْ يطوع له ملائكة السهاء والأرض وينقادون إليه، ولو كانت منطقة صلاحيات آدم المناه الخارض فقط لما سجد له جميع الملائكة، بل طوع وسخّر له جميع الملائكة بها فيهم ملائكة الجنان وملائكة النيران وما شابه ذلك.

ومن خلال هذا كله يتضح أنَّ مركز الخلافة نشأة حياة وشعور وعلم وقدرة، ومركز هذه القدرة هو في الآخرة أو العوالم اللاحقة الأُخرى التي هي دونها في الحقيقة فمركزها هناك وليسَ في الأرض فقط، فلا يصح ولا يستقيم أنْ نستصغر أنبياء الله ونستعظم ملائكة

<sup>(</sup>١) الاختصاص: ٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ٣٠.

الله، وإذا قيل للمؤمنين أو المسلمين أنَّ جبرائيل جناحاه بين المشرق والمغرب اعتبروا ذلك عظمة لخلق جبرائيل النبي على الذي هو علم أسمائي جامع أعطي لآدم الله ولم يعط لجبرائيل ولا ميكائيل ولا إسرافيل ولا للملائكة المقربين، فإنَّ العلم أعظم وعاءً من وعاء الجسد ومن وعاء النفس، وإلّا لكانت بعض الحيوانات ذات الحجم الكبير ـ كالفيل أو الزرافة ـ أشرف من الإنسان؛ لأنَّ بدنها أكبر من بدن الإنسان.

فالجسانية والجثمانية ليست هي المدار في الكبر والصغر وإنّا المدار كما في الحديث القدسي حيث يقول تعالى: « لايسعني أرضي ولا سمائي ولكن يسعني قلب عبدي المؤمن» فله هذا القلب هو القلب الصنوبري بلْ هو تلك المرتبة الوجودية النورية العقلية في الإنسان، فإنّ نور المؤمن أوسع من سبع سموات كما في الحديث القدسي، وهذا الأمر يحتاج إلى نوع من التفكر والتدبّر كي يذوقها الإنسان بوجدانه، فإنّه من عرف نفسه عرف ربه ومن عرف نفسه عرف نبيه وعرف إمامه وعرف آخرته، فهذو المعرفة النفسانية لمشاهدة النفس علم عياني حضوري يتلمسه الإنسان بها يجده من نفسه، وهذا العلم يتفجر وينمو في الإنسان عندما يعاود الإنسان مشاهدة نفسه مرة بعد أُخرى، وحينئذ سوف يجد أنّ عالم النور وعالم العقل لابد أنْ يكون سابقاً لعالم الأجسام ولعالم سبع سموات وسبع أرضين وما شابه ذلك. وهذا ما يشير إليه القرآن من نشأة غيب السموات أو نشأة نور السموات والأرض أنّ تلك النشأة حيّة وشاعرة وعاقلة تتفجر القدرة فيها بمقدار لا محدود من الله عَنَّ وَجَلَّ، وتلك

<sup>(</sup>١) المحجة البيضاء ج٥: ٢٦ ،البحار ج٠٧: ٧٠ ،عوالي اللئالي لأبن جمهور ج٤: ٧.

سيد الأنبياء.....

النشأة يتقرر فيها مفاتيح الغيب وخزائنه وهي المهيمنة على مقدارت الأرض والسبع سهاوات وما فيها.

### عالم الذر:

هناك نشئات قبل نشأة البدن وقبل نشأة الولادة في هذه الدنيا وهي كينونة للإنسان سابقة وذات الإنسان فيها ذات شعور وذات علم وذات حياة، ولها نوع من الاستقرار قبل الحياة الدنيا، فهناك حياة غير الحياة الأرضية أو البدنية مرَّ بها الإنسان في عوالم سابقة على عالم الدنيا الأرضية، وربها تكون تلك الحياة مفعمة بالحياة أكثر من هذه الحياة الأرضية، وإنْ كانت حياة دار الدنيا هي حلبة الامتحانات؛ لان كثير من الصلاحيات التي خصصت بها شرائح من أفراد البشر هي وليدة امتحانات من تلك العوالم، نعم الآن لا نتذكرها تفصيلاً ولكنها مركوزة إجمالاً في باطن عقل وفطرة الإنسان ولكن هذا لا يعني أنّها ليست موجودة.

هناك الكثير من المفسرين ومن الفريقين أولوا عالم الذر بمعاني عديدة واستبعدوا أنْ يكون للإنسان كينونة متميزة لأفراده وأشخاصه وما شابه ذلك، سيها على القول بأنَّ النفس حادثة ومخلوقة بحدوث البدن في عالم الأرحام والمضغة والنطفة وغير ذلك، ولكن هذه التأويلات مستبعدة جداً، فإنَّ البحوث الفيزيائية وبحوث علم الأحياء والطب والهندسة الوراثية تثبت من باب المثال لا تعيين ذلك كتفسير أنَّ الحيمن الذي هو نوع من الموجود الحي الكائن موجود كخلايا كروموسومات منذ صلب آدم ولكن ككائن حي دقيق جداً، ولا يخفى أنَّ العلوم الطبيعية والعلوم التجريبية اكتشفت حقايق مذهلة غابت عن الفلاسفة وهذه الحقائق المكتشفة تدحض الكثير من استبعاداتهم في تفسير القرآن أو في بيانات

الروايات للقرآن الكريم.

فمثلاً في علم الصغائر (النانو) صغر الحجم عن السنتمتر الكوانتوم أو النانو هي إلى قسمة الواحد من السنتمتر على واحد أمامه سنة أو تسعة أصفار في الصغر المتناهي، يعني ألف مليون في الصغر أو (١٥) صفر وهو ما يعرف بالفيمتو وألف مليون في الصغر عن السنتمتر يعني مليارد فكيف إذا تضاعف إلى أكثر من ذلك، وهذا ما استطاع الآن البشر أنْ يدركه ويفترض آثاره.

فهذهِ الأحجام بهذهِ الصغر تستودع في نقطة نقطة لا يمكن أنْ تبصرها، والحقيقة أن الأزمة في البحوث المعرفية كثيرة، فلا يمكن للإنسان أنْ يركن إلى تصورات إدراكية حسّية أسيرة الآلة والمستوى والموكب العلمي الذي وصل إليه ذات البحث الطبيعي أو الفيزياوي أو الكيمياوي أو الأحيائي في زمن ما، وينكر ويجحد أو يستبعد كل الاحتمالات والمفاجئات في الكشوف العلمية المباحث الأُخرى وكأنَّما حقيقة الحس هو هذا لا غير، وما وراء ذلك ليسَ له وجود حسى وهذا خطأ واضح. فإلى الآن البشر لم يكتشف الموجودات المادية الحسية، هذهِ الطاقات المذهلة الموجودة السابحة في الفضاء إلى الآن الراهن لم يكتشف منها إلا القليل أو النزر اليسير، فإذا كان في الموجودات الحسّية المادّية هكذا من عجائب وخفايا لا تنتهى إلى حد تقف عنده فكيف يجزم الإنسان ويقول إنَّ عالم الذر ليسَ بتلك التفاصيل الواردة في مفاد الآية والروايات، فالذرية هي من الذر؛ لأنَّها منتشرة فكانت كالذر يعني بمنتهى الصغر، وتلك هي كائنات لها شعور، ومن العجيب تأويل بعض المفسرين لعالم الذر بتأويلات لأتّهم يحصرون الشعور والحس فقط بالبدن والحس، والحال أنَّ الجانب العقلي الروحي ـ كما مرَّ بنا سابقاً ـ في الإنسان أكثر حيوية وشعوراً وعلماً وقدرةً من الجانب النفسي المتعلق بالبدن وإنْ لم تكن النفس المذكورة لم تخلق في تلك النشأة من عالم الذر، ولكن الإنسان بها له من نور وبها له من عقل يشعر ويجيب.

### إقبال العقل وإدباره:

وربها بعض المفسرين يفسرون الحديث المروي عن النبي عَنَا الله وأهل بيته المهال المعض المفسرين يفسرون الحديث المروي عن النبي عَنَا الله وأهل بيته المهال (وأوّل ما خلق الله العقل)(١٠).

وعن الإمام الباقر الله العلى الله العقل قال له: أقبل فأقبل، ثم قال له: أدبر فأدبر، فقال: وعزتي وجلالي ما خلقت خلقاً أحسن منك، إياك آمر وإياك أنهى، وإياك أثيب وإياك أعاقب»(").

ومن الطبيعي أنَّ العقل ليسَ له حركة جغرافية جسمانية حتى يدبر ويقبل، وإنَّما المراد من الإقبال والإدبار هو الإدراك والالتفات إلى ربّ العزة أو الالتفات إلى مخلوقات وأفعال الله، فإنَّ الجانب العقلي حي، شاعر، مدرك، فيه حيوية الحياة وعنفوانها أكثر من الروح فضلاً عن النفس وأكثر من البدن وليسَ فيه منام أو سنة لأنَّ العقل - كله إدراك وعلم دائب.

وهناك دلالات قرآنية كثيرة تدل على أنَّ اختيارات الإنسان في تلك النشئات السابقة مؤثرة على مواقع الإنسان في هذهِ النشأة الدنيوية، فإنَّ مسارات اختياره أو مسارات ابتلاءاته أو مسارات فرص الاختيار لديه متأثِّرة ووليدة لاختيارات أو خيارات سابقة في النشئات السابقة وإن لم تكن بدرجة ملجئة له ولكن لها نسبة من التأثير، كما أنَّ خيارات الإنسان الآن

<sup>(</sup>١) البحارج١: ٩٧.

<sup>(</sup>٢) الكافي ج ١ : ٢٦.

في هذهِ النشأة في دار الدنيا سوف تؤثر على خيارات لاحقة في الرجعة قبل يوم الآخرة، وهذا معتقد وعقيدة مدرسة أهل البيت المهملاً.

فكل نشأة تؤثر على النشأة اللاحقة لها، وهذا نظير ما يختاره الإنسان من خيارات في مراهقته فإنها تؤثر على كهولته، وخياراته في كهولته تؤثر على كهولته، وخياراته في كهولته تؤثر على شيخوخته وهكذا، ولكن هذه الخيارات ليس بمعنى الحتم والإلجاء بل تبقى الإرادة والاختيار سيّد الموقف، ولكن شدة وصعوبة مرارة تغيير القرار الإرادي والطبعي متأثر بالمراحل السابقة.

ولا يخفى أنَّ هناك بوناً شاسعاً بين القول بالتناسخ وبين العقيدة بمقولة عالم الذر والميثاق، وقد مرَّ بنا سابقاً في بيان ميثاق النبيين في سورة آل عمران من أنَّ وصول الأنبياء ما عدا خاتم الأنبياء على النبوة ومقاماتها الغيبية في نشأة الدنيا جاءت ببركة إقرارهم بسيّد الأنبياء على وولاية أهل البيت المهلى في عالم الميثاق وعالم الذر، فببركة ذلك الإقرار أثمرت لهم هذه المنازل العظيمة والمقدّسة في هذه الحياة الدنيا، وأي ثمرة أعظم من هذه.

إِنَّ المقامات الاصطفائية التي يحبى بها النبي أو الوصي والحجة والولي المصطفى من الله عَزَّ وَجَلَّ في هذهِ النشأة الدنيوية هي وليدة الاختيارات في تلك العوالم السابقة.

### سؤال وجواب:

وقد يسأل سائل لماذا الله عَزَّ وَجَلَّ لم يأمر الملائكة بالسجود لخليفته وهو في عالم العقل فلو أمرهم بذلك قدْ يكون للشيطان تأثير ولا تسبيب منه لترك الأولى من المصطفين؟! ومن ثم والجواب: إنَّ عالم النور ليس منالاً ولا نيلاً للملائكة بالدرجة التي للأنبياء، ومن ثم

عندما سألهم الباري تعالى لم يستطيعوا الإجابة لعدم علمهم بذلك كما في قوله تعالى: ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاء كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمُلاَئِكَةِ فَقَالَ أَنبِتُونِي بِأَسْمَاء هَوُلاء إِن كُنتُمْ صَادِقِين \* قَالُواْ سُبْحَانَكَ لاَ عِلْمَ لَنَا إِلاَّ مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الحُكِيم ﴾ ﴿ فَإِن درجة الْفق للملائكة المقربين دون درجة أفق الأنبياء والمرسلين، وإنَّما حازوا على هذه الدرجات للإقرار الذي أقروه أمام الباري تعالى وهو الإقرار بنبوة خاتم الأنبياء المرسلين في العوالم السابقة.

ومن خلال هذا كلّه يتضح أنَّ للنبي عَنه نشأة نورية هي أعظم من نشأته البدنية، وهناك أحكام وشؤون وصلاحيات ومناصب لسيّد الأنبياء قبل خلق الأرض وقبل خلق الأنبياء كما يقول على «كنتُ نبياً وآدم بين الماء والطين» أي النبوة بلحاظ بدنه الشريف أو بلحاظ نفسه الشريفة المتعلقة بالبدن لم تكن مقررة في الوجود ولكن كانت موجودة بلحاظ النشأة والوجود النوري؛ لأنَّ هذا الوجود النوري سابق على كل العوالم كما ينص على ذلك القرآن الكريم كما في سورة النور ﴿ اللهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ ﴾ ". فمثل نوره يعني ذلك النور الذي أنار السموات والأرض بالوجود أي أظهرها للوجود، وكان هذا النور هو واسطة فيض الله لوجودها، وهذا النور ليسَ هو النور الحسي العرضي الفيزياوي وإنَّما هو نور ظهر بسببه الوجود للسماء والأرض بعد أنْ كانا في العدم ولا ذكر لها ولا وجود. وإلّا فإنَّ وجود الشيء في ظلمة عرضية فيزياوية ليسَ عدماً للشيء.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٣١ ـ ٣٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النور: الآية ٣٥.

٢٣٨......مقامات النبوة والنبي ﷺ

## ملكوت الله:

إذنْ ﴿ مَثَلُ نُورِهِ ﴾ أي هو واسطة فيض الله تنير السموات والأرض أي تنوجد به كما في قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ ".

فإنَّ ملكوت السموات والأرض تحت سلطان وسيطرة يد الله، وهذه اليد ليست هي جزء من ذات الله تعالى وإنَّما هي مخلوقات كريمة لله عَزَّ وَجَلَّ عبر عن مقام كرامتها ومقام عنديتها لله بـ (يد الله) و (وجه الله)، كما في بيت الله وهو بمقام قدرة الله تعالى كما يعبِّر الباري تعالى: ﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾.

# من صفات الْنَّبِيّ؛ الشاهد:

ذكر القرآن الكريم صفة مقام الشاهد في ثلاث مواضع:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴾ ".

﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴾ ''.

﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولاً شَاهِدًا عَلَيْكُمْ ﴾ (").

وهذا المقام هو أحد الأدلة على سيادة وسؤدد سيّد الأنبياء عَيَّا الله أمانته على وحي الله

<sup>(</sup>١) سورة يس: الآية ٨٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام: الآية ٧٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب: الآية ٤٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الفتح: الآية ٨.

<sup>(</sup>٥) سورة المزمل: الآية ١٥.

الأمين، وهذه الشهادة لَهُ عَنَا لا تقتصر على حقبة عمر بدن النبي عَنَا في دار الدنيا بل تعمّ من أول عالم الدنيا إلى آخرها بل والعوالم السابقة واللاحقة أيضاً، وهذا ما دل عليه القرآن الكريم وليسَ من خلال التخرصات كما في آية الميثاق بنبوته ومناصرته على النبين، وهذا في عالم الميثاق فضلاً عن عالم الذركما هو مفاد آية مسائلة ذرية بني آدم من ظهورهم.

فمقام الشهادة للنبي عَلَيْ مقدم على مقام النبوة والرسالة، بل حتّى مقدم على بشارته ونذارته كما في الآيات الكريمات والحال أنَّ التبشير والتنذير والرسالة بعد النبوة وليسَ قبلها.

وقد ذكر في أكثر من آية أنَّ النبي الله لا تقتصر شهادته على البشر بل هو شاهد على الأشهاد، يعني لكل أمة شاهد يستشهده الله على أعمال تلك الأمّة والنبي الخاتم على شاهد على جميع هؤلاء الشهداء، حيث يقول تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا عَلَيْهِم مِّنْ أَنفُسِهِمْ وَجِئْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَي هَوُلاء ﴾ وقوله تعالى: ﴿ لَتَكُونُواْ شُهَدَاء عَلَى النّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ وَجِئْنَا بِكَ شَهِيدًا ﴾ فهو على شاهد على الشهداء الذين هم الأنبياء على أممهم وشاهد على أهل بيته وهم شهداء على جميع الناس.

### معنى الشهادة والشهيد:

قَدْ يفسر معنى ومقام الشهادة لسيّد الأنبياء عَيِّالله وللأنبياء الله الإدلاء بالشهادة في يوم

<sup>(</sup>١) سورة النحل: الآية ٨٩.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ١٤٣.

القيامة ويوم الحكم لله رب العالمين، وفي الواقع أنَّ معنى الشهادة متوقف على أكثر من معنى. ففي مقاييس اللغة لابن فارس، شهد: أصل يدلُّ على حضور وعلم وإعلام، وفي مصباح اللغة للفيومي، اطلعت عليه وعاينته فأنا شاهد.

وفي المفردات للأصفهاني، الحضور مع المشاهدة إمَّا بالبصر أو بالبصيرة.

وفي الفروق اللغوية للعسكري، الفرق بين العلم والشهادة: أنَّ الشهادة أخصّ من العلم وذلك أنَّها علم بوجود الأشياء لا من قبل غيرها.

إذنْ أصل معنى الشهادة ليسَ الإدلاء بالشهادة بلْ هو تحمّل الشهاد؛ لأنَّ الذي يتحمل الشهادة والحدث ويدلي بعد ذلك بها قدْ شاهده. فمعنى الشهادة إذنْ هو التحمل والحضور والعيان لمشهد الحدث.

وإذا كان الأنبياء يشهدون على أعمال أممهم فهل يكون تحملهم للشهادة هي بتحمل حسى أم بقدرات روحية أو نورية خاصّة؟!

### الشهادة الملكوتية والشهادة الحسية:

وبعبارة أخرى أنَّ النبي الله أو الوصي في أمته لا يمكن له أنْ يشهد وهو حبيس الجدران أو حبيس لموقع جغرافي معيّن، وليسَ الشهادة تكون بواسطة العين البيضاوية وإنَّما رؤيته تكون بالروح الملكوتية ﴿ وَقُلِ اعْمَلُواْ فَسَيرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ﴾ ((). فرؤية الله تعالى ليست هي رؤية نتائج وإنَّما عيان حدث، وبنفس هذه الرؤيا أسندت إلى الرسول الله ومن الضروري أنَّ هناك فرقاً بين الخالق والمخلوق ولكن العطف يدلُّ على الاشتراك في

<sup>(</sup>١) سورة التوبة: الآية ١٠٥.

أصل النسبة، ويدل على أنَّ هناك رؤيا لمشهد الحدث بالعيان وليسَ العيان للمشهد الحسي بآليات حسية بإدراك حسي ضئيل وإنَّما بقدرات ملكوتية، وهذا نظير عيان الملائكة المقربين لأعمال العباد وهم الكرام الكاتبين.

وكذلك نظير حضور عزرائيل الله في كل أقطار الأرض، وتراه يحضر في ثانية واحدة وآنٍ واحدٍ آلاف من النفوس والأرواح، وهذا تمكين في عالم الخلقة مألوف وليسَ شيئاً مستنكراً.

وكذلك نظير باقي الملائكة من ميكائيل وإسرافيل وجبرائيل المنهل . فكيف يُمكِّن الباري تعالى هؤلاء الملائكة ولا يُمكِّن من هو أشرف منهم وهو سيد الأنبياء على وقد مرَّ بنا سابقاً أنَّ الملائكة هم أقل قدرة من خليفة الله الذي أسجد الله له الملائكة، وجعلهم قيد طاعته وتحت أمره.

فهذو إشارات وإيضاحات واضحة من القرآن الكريم تؤكِّد أنَّ مشاهدة أعمال العباد من قبل شهداء الأمّة من الأنبياء والأوصياء ليست هي شهادة حسّية أي بآلة حسية بل إدراك حضوري للمحسوس عبر إدراك نوري، وإنَّما هي أقوى من ذلك؛ لأنَّ الشهادة الحسّية بالحس لا تشهد كنه العمل بل ظاهر من العمل، وهذا بخلاف الشهادة والعيان الملكوتي.

ومن باب المثال، إنَّ الإنسان إذا أراد أنْ يعمل عملاً معيناً باعتبار أنَّ الإرادة والنية والعزم وحركة العضلات في مشهد من الإنسان، فهو ـ الإنسان ـ يشهد فعله وكنه عمله أكثر ما يراه الناظر بالحس، ومن المعلوم أنَّ الناظر بالحس لا يعلم بنوايا هذا الإنسان وغاياته "إنَّما

# الأعمالُ بالنيات».

كل هذه لا تظهر بالحس من قبح العمل وحسنه، أو كون العمل مذموم أو ممدوح، فكم من عمل شر يتراءى بأنّه خير وكذلك العكس أيضاً، وهذا ما نراه في سجدة إبليس التي سجدها لله عَزَّ وَجَلَّ لمدة ستة آلاف سنة، حيث يقول أمير المؤمنين الله في الله ستة آلاف كان من فعل الله بإبليس إذْ أحبط عمله الطويل وجهده الجهيد، وكان عَبَدَ الله ستة آلاف سنة، لا يدرى أمنْ سني الدنيا أم سني الآخرة الله على الله المناه المنا

وهذا هو الحال في عبادة وسجدة إبليس حتى الملائكة لم يصلوا إلى كنه هذه العبادة وهذه السجدة بن ربها اغتروا عكس ذلك في لوم آدم المسلخ بترك الأولى وهذا محور مهم في مقام الشهادة لابد من الخوض فيه مفصلاً لمعرفة مقام سيد الأنبياء الله وعظمته.

مثال آخر: هيئة الراكع هيئة واحدة ولكن ربها الإنسان ينحني لالتقاط شيء من الأرض وربها يقصد الخضوع لرب العالمين، فمن الذي يميّز أنَّ هذا الركوع هو الخضوع لله أو للرياضة البدنية وغرض آخر؟!

بطبيعة الحال الذي يميِّز ذلك هو النية، والذي يطلع على النية هو الذي يطلع على الأرواح لأن النية أيضاً طبقات بحسب طبقات أرواح الإنسان في شدة الخفاء وتوسطه.

فتبين أن معاينة الأعمال ليسَ برؤية وترائي حسي، بل لابدَّ أنْ يكون إضافة على إحاطته بالحس يجب أنْ يكون محيطاً بالأرواح، وهذا لا يتمُّ إلّا باطلاع روحي وملكوتي وإطلاع نوري، بلْ أكثر من ذلك هناك أعمال ليست بدنية، وإنَّما هي أعمال جوانح وخطرات

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ج١٣: ٧٨.

القلب، وهي الإيهان والعقيدة ولا يستطيع ولا يمكن لأي أحد كان أنْ يطلع عليهها - الإيهان والعقيدة - من خلال العين أو اللمس أو الشم ولا بغيرها من الجوارح، وإنَّها يمكن الاطلاع عليه من خلال الأرواح وبتوسِّط الملكوت. نعم وجود مثل النبي عيسى المله - مثلاً - في أمّته ومدة تواجده بينهم يحصل لديه هذا الإشراف الملكوتي ولكن المعاينة هي بالملكوت.

## حديث الباقر عليه السلام لدى الفخر الرازي:

يقول تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا عَلَيْهِم مِّنْ أَنفُسِهِمْ وَجِئْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَوُلاء ﴾ ''.

وفي مجمع البيان يقول الطبرسي في تفسير هذهِ الآية: يعني يوم القيامة بيَّن سبحانه أنَّه يبعث فيه من كل أمَّة شهيداً وهم الأنبياء والعدول من كل عصر يشهدون على الناس بأعمالهم، وقال الصادق الله: «لكل زمان وأمّة إمام تبعث كل أمّة مع إمامها» ".

<sup>(</sup>١) سورة النحل: الآية ٨٩.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين: ج٣: ٧٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

وقد التفت الفخر الرازي إلى هذا التفسير من حديث الإمام الباقر على حينها تطرَّق إلى تفسير قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُواْ شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ ''، حيث يقول الإمام الباقر عليه:

«ولا يكون شهداء على الناس إلّا الأئمة الله الله والرسل، فأما الأمّة فإنّه غير جايز أنْ يستشهدها الله وفيهم من لا تجوز شهادته في الدنيا على حزمة بقل «٢٠٠».

حيث يقول الفخر الرازي في تفسير قوله تعالى ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا عَلَيْهِم مِّنْ أَنفُسِهِمْ وَجِئْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَوُلاء ﴾ وثبت أيضاً أنّه لابدَّ في كل زمان بعد الرسول من الشهيد فحصل من هذا أنَّ عصراً من الأعصار لا يخلو من شهيد على الناس وذلك الشهيد لابدَّ وأنْ يكون غير جائز الخطأ، وإلّا لافتقر إلى شهيد آخر ويمتد ذلك إلى غير النهاية وذلك باطل".

فالشاهد لابد النه أنْ يكون معصوماً؛ لأنه لو كان الشاهد ذو زلل وخطأ وخطل كيف يشهده رب العالمين على العصاة المذنبين وعلى العباد الطائعين.

#### صفات الشاهد:

إذنْ اتضح أنَّ شهادة الأعمال لا يمكن أنْ تكون بتوسِّط آلية الحسّ، كأقمار اصطناعية، أو عدسات مصورة مراقبة، أو أنترنت؛ لأنَّ هذهِ لا تنفذ ولا تثقب عمق العمل، يعني الأجهزة الرصدية الحسية لا يمكنها رصد العمل بتمامه، بكنهه، بجوهره، ولكل أعمال البشر

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) الحزمة: ما حزم من الحطب وغيره.

<sup>(</sup>٣) نور الثقلين، ج١: ١٣٥.

<sup>(</sup>٤) التفسير الكبير الفخر الرازي ج٧: ٢٥٧.

سيد الأنبياء ......

وفي كل حقبة زمنية، فكم عدسة نحتاج لذلك.

الآن ربها العدسات التي تضعها الدول الغربية كها في لندن ـ مثلاً ـ يقال بالآلاف بل الملايين يضعون مثل هذه العدسات لمراقبة الجانب الأمني على شعوبهم أو ما شابه ذلك، ومع كل هذا يحدث لهذه المراقبة اختراق كبير.

ولكن هذا القرآن الكريم يقول هناك مراقبة إلهية على كل البشر وفي كل حقبة ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا عَلَيْهِم مِّنْ أَنفُسِهِمْ وَجِئْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَ وُلاء ﴾.

إذنْ هذا الشهيد لابد أنْ يكون مزوَّداً بقنوات روحية وقنوات ملائكية وقنوات نورية معينة تخترق تلك الأرواح وتطلع عليها، وهذا هو أشبه بحالة هرمية روحية، روح تشرف على الأرواح، وهذا ليسَ دغدغة خيال هذه حقيقة واقعية أشار إليها القرآن الكريم حسب بيانات أهل البيت الميلًا.

# روح الشاهد:

فإنَّ مرتبة الروح الإنسانية في كل فرد بشري كرافد وجودي يسيل إلى البدن إلى حركات البدن من نزعات وميول الروح وأفعال الروح، وأفعال جوانح إلى أفعال الجوارح، فالإنسان يشاهد النزعات التي تتجاذبه نزعة الخير والشر والخواطر والأفكار والعقد وما شابه ذلك، وكيف هي تحرك الإنسان إلى أنْ تفعل إرادته وتصميمه وعزمه ومضيه إلى أنْ يصدر إلى البدن ﴿ بَلِ الإِنسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيرَة \* وَلَوْ أَلْقَى مَعَاذِيرَه ﴾ ".

<sup>(</sup>١) سورة القيامة: الآية ١٥.

ومن هنا فلابد أنْ تكون روح الشاهد العظيم ذو سعة روحية وذو مرتبة وجودية من الروح حتى تستطيع أنْ تشرف على أرواح البشر الكائنين في تلك الحقبة. بل رقابة خاتم النبيين الله هي رقابة فوق الجهاز الرقابي على أرواح البشر، فهو الله على مرّ بنا سابقاً د ذو روح هرمية وذو روح تطل وتهيمن على جميع أرواح أفراد البشر في عالم الروح، فتراها تشاهد كل حركات وسكنات وهجسات ووسوسات ميول الروح وغرائزها، فأي روح عملاقة هذه لسيّد الأنبياء عليه الله المنتقدة المنتقد المنتقد المنتقد المنتقد المنتقد المنتقد المنتقدة المنتقد الم

## سر شهادة النبي صلى الله عليه وآله وسلم على الأشهاد:

هناك سؤال مطروح وهو أنَّه ما هي الفائدة المترتبة على شهادة وشاهدية سيّد الأنبياء' على باقي الأشهاد؟!

وهذه الطبقات للشهادة دالة على تفاوت درجات العلم الحضوري لدى الشهود الإلهيين على الأعمال بحسب مقام ومنصب الشاهد الإلهي كما في قوله الله في دعاء كميل: «وكل سيئة أمرت بإثباتها الكرام الكاتبين، الذين وكلتهم بحفظ ما يكون مني، وجعلتهم شهوداً على مع جوارحي، وكنت أنت الرقيب على من ورائهم، والشاهد لما خفي عنهم وبرحمتك أخفيته».

ومن ثم كانت شهادة سائر الأنبياء بحدود مدة تواجدهم في أممهم لا أوسع من ذلك كما في قول النبي عيسى المعلى: ﴿ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَيًّا تَوَفَّيْتَنِي كُنتَ أَنتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيد ﴾ (الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيد اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: الآية ١١٧.

للشاهد، فتترقى الشهادة برقى مرتبة العلم الملكوتي والموقعية الملكوتية للشاهد وهذا بيان قرآني لسؤدد سيد الأنبياء على جميع الأنبياء وعلى جميع الملائكة، نعم بحسب قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِّتَكُونُواْ شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ (١٠). وهم الأمة من ذرية إسهاعيل وإبراهيم التي في دعائهما ﴿ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُّسْلِمَةً لَّكَ وَأُرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَآ إِنَّكَ أَنتَ التَّوَّابُ الرَّحِيم \* رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولاً مِّنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنتَ العَزِيزُ الحَكِيم ﴾ ". وأشار إليهم مرة أخرى في قوله تعالى: ﴿ مِّلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَتَّاكُمُ المُسْلِمينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاء عَلَى النَّاس ﴾ ٣٠. فأبوهم إبراهيم وإسماعيل المياها وهم من ذريتهما ومنهم النبي المصطفى يَناه وبعث فيهم وهم أهل بيته المنسلاء فهم شهداء على جميع الناس من الأولين والآخرين وسيد الأنبياء على عليهم شهيد، بينها نبي ورسول كل أمة شهيد على أمته فقط، فطبقات الشهادة قمتها الباري تعالى، ثم رسوله المصطفى مَيِّلاً، ثم أهل بيته المهلك ، ثم الملائكة والأولياء.

## الشهادة نوع من الحاكمية:

من المعلوم أنَّ شهادة النبي عَنَّ على الأمم السابقة هو في عالم البعث والقيامة وليسَ في عالم العلوم أنَّ شهادة النبي عَنَّ على الأمم السابقة هو في عالم البعث والقيامة وليسَ في عالم الدنيا، وهذا ما صرحت به الآية الكريمة ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا عَلَيْهِم مِّنْ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ١٢٨ -١٢٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج: الآية ٧٨.

# أَنفُسِهِمْ وَجِئْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَؤُلاء ﴾.

فبعدما يستشهد شهداء الأمم من الأولين والآخرين تأتي هنا رقابة الرقيب، فيستدعى رئيس طاقم الرقباء الإلهيين على أعمال البشر، وهنا تدلى شهادته أو حسمه أو حكمه، وبالتالي فهذه الشهادة تعتبر نوع من الحاكمية؛ لأنَّ الشهداء حكّام يوم القيامة بأذن الله؛ لأنَّ الشاهد في الواقع هو الذي يقرر ملف رقابته على الأعمال وبالتالي فهو يدين ويبرأ، فهم أيدي الله تعالى لحاكمية الله يوم القيامة.

ويتبين أن هذا مقام من مقامات سيّد الأنبياء عَيْلَةً وأنّه بعد الله عَزَّ وَجَلَّ هو الشاهد على الشهداء والأشهاد على العباد وبعد إذنْ منه تعالى يكون خاتم النبيين عَلَيْهَ الحاكم على الحاكمين يوم القيامة بمعنى أنّ بيده عَيْلَة كلمة الفصل بعد الله عَزَّ وَجَلَّ.

### أهل البيت عليهم السلام شهداء على الشهداء:

أيضاً أهل البيت يكون لهم دور الشهداء ليسَ على الأمّة الإسلامية فحسب بلْ على كل الأمم وبنص الآيات الكريمة التي مر بيانها وسيأتي تتمة لذلك فيها بعد، ومن ثم النبي على الله الشاهد على أهل بيته المها في شهادتهم على شهداء الأمم، وكها مر بنا سابقاً أنَّ الأنبياء والرسل وأوصيائهم شهداء الأمم يكون لهم هيمنة وأشراف على أممهم.

وبعبارة أُخرى: في كل حقبة من الزمن هناك أهرم روحية ـ إذا أردنا أنْ نصورها كتصوير هندسي ـ وهذهِ الأهرم الروحية تشرف عليها أهرم روحية أكبر منها وهم شهداء الأمم، وفوق هذهِ الأهرم الروحية الرقابية تكون أرواح أهل البيت المهني فأهل البيت المهني يكونون كالخيمة الروحية المظللة والمهيمنة على أرواح الأنبياء وعلى أرواح الأوصياء، وفوق

هذهِ الخيمة الروحية هناك خيمة أكبر منها وهي خيمة رسول الله عليه الذي هو الشاهد الأكبر على كل هذهِ الأرواح.

وهذا المطلب نلاحظه بشكل واضح في سورة البقرة وهو قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيم \* رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيم \* رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنتَ التَّوَّابُ مُسْلِمَةً لَّكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنتَ التَّوَّابُ الرَّحِيم ﴾ ".

فقد كان هذا دعاء إبراهيم وإسماعيل علمه الآية تدلل على أنَّ أجداد النبي على مسلمون وموحدون، وكذلك دعائهم علمه الله و أنْ يكون في ذريتها أمّة مسلمة وموحدة لا تشرك بالله طرفة عين أبداً؛ لأنَّ هذه الأمّة المسلمة ليس إسلامها هو درجة الإسلام العادي وذلك لأن درجة الإسلام العادي التي طلبها إبراهيم وإسماعيل لذريتها هي درجة الإسلام التي طلبها لنفسها ﴿ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ ﴾، فأي درجة من الإسلام يطلبه النبي إبراهيم على وولده إسماعيل الله وهو الذي جعله الله إماماً للناس، وإسماعيل هو النبي والوصي لأبيه إبراهيم على فهذان النبيان العظيمان يطالبان من الله أنْ يكونا مسلمين، ولكن لا الإسلام من الدرجة النازلة بل من الدرجة الصاعدة العالية الاصطفائية بل من النمط العالي من الاصطفاء، إذ طلبها ودعائها كان بعد النبوة، ولم يكن طلبهم لهم فقط بلْ أنْ تكون الأمّة المسلمة بعض من ذريتها ونسلها ظهراً بعد ظهر. وهذا يعني أنَّ في ذريتها دوماً

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ١٢٧ ـ ١٢٨.

أوصياء وفي ذريتهم المعصومين المَهَا ، ثم ذكر تعالى على لسان إبراهيم الله ﴿ رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ وَسُولاً مِّنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنتَ العَزِيزُ الْحَكِيم ﴾ ''.

وهذه الآية الكريمة تبيِّن أنَّ هناك في ذريتهما على الدوام إلى يوم القيامة فئة معصومة كعصمة النبي إبراهيم اللي والنبي إسماعيل اللي ومن هذه الذرية يبعث الله تعالى خاتم الأنبياء'، وهذا دليل على إيهان ووصاية أبي طالب وإيهان ووصاية عبد الله وإصطفاء آمنة وفاطمة بنت أسد. بل وتدلُّ على عصمة وصيى النبي مَيِّلِيَّ وعلى عصمة فاطمة وأبنائها المَهَلِيُّ .

وبالتالي هناك ثلة من هذهِ الذرية أمّة مسلمة أصطفاها الله تعالى وأهلها لتكون شهداء على أعيال الأمم من الأولين والآخرين في قول الله تعالى ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لَتَكُونُواْ شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾، وقد طابق ذلك دعوة أهل البيت الميلا وأثبتوه كها مرَّ علينا في بعض الأحاديث السابقة، ومن الدلالات القرآنية كها مرت الأشارة إليه.

وهذا المقام الخاص للنبي عَيْلاً وأهل بيته المَهِ الذي شهد لهم القرآن بالتطهير، وجعل مودّتهم ردف الدين كله كما في آية مودة القربي، وجعل لهم الولاية في الفيء وفي الخمس.

ولم يثبت القرآن الكريم لم يثبت لنبي من الأنبياء أنَّه شهيد على جميع البشر من الأولين والآخرين إلّا النبي الخاتم وأهل بيته صلوات الله عليهم. بينها جعل شهادة بعض الأنبياء الميناً على أمّتهم حال وجوده بينهم كها في عيسى المين حيث يقول تعالى: ﴿وَكُنْتُ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ١٢٩.

سيد الأنبياء ......

عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ ﴾ …

ولا يعقل أنَّ يكون كل المسلمين هم الأمة المسلمة وهي أفضل من الأنبياء الميه وفي المسلمين من يقتل سيد الشهداء الله وفيهم أهل المجون والقردة والخمر وما شابه ذلك، بل المراد بتلك الأمة المسلمة هي من ذرية إسهاعيل وإبراهيم بل ليس كل الذرية منها بل خصوص بعض الذرية المصطفاة والذين بعث منهم الرسول، ثم وصفهم أن شهادتهم هي على جميع الناس.

### الشاهد هو صاحب الحساب يوم الدين بأذن الله وهو الهادي:

وهذه الشهادة يعني رقابة والرقابة لا تعني فقط حالة تحمل ومشاهدة وتسجيل ملف أعهال بل مداينتهم بذلك يوم القيامة، بل وهي نوع من الهداية ونوع من التربية الروحية في عالم الأرواح، فإنَّ كل روح من أرواح البشر تريد وتطلب وتتمنى أنْ تتكامل وتتنامى في الخير والنور والسعادة وغير ذلك، وأن يأخذ بيدها من يربيها بواسطة ذلك الشاهد الذي جعله الله عَزَّ وَجَلَّ ممر لفيضه وخيره؛ لأنَّ الرقابة والرقيب في الواقع هو نوع من الهادي ونوع من المربي، ولكن ليسَ بنحو الإلجاء بلْ بنحو الإشارة والتوصية والنصيحة، وليسَ من

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: الآية ١١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج: الآية ٧٨.

اللازم أنْ تكون الهداية مجابهة لساناً وبدناً مع بدن الآخر وإنّها هو تسديد أفكار وومضات معاني كي لا يكون للإنسان أي حجة ويقول لم التفت ولم أعلم، فإذا كنت تريد الخير فأبوابه مفتوحة في خواطرك وفي أفكارك، وهذا هو نمط من ﴿ وَمَن يَتّقِ اللهُ يَجْعَل لَهُ مُحْرَجًا ﴾ ﴿ وهذا يتم عبر أيادي أولياء الله لأنّهم يهدون بأمر الله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ إِنّها أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيكُون ﴾ ﴿ أي عبر شبكة عالم الروح، فهم ليسوا رقباء وشهداء فقط وتنجيزيون لعذاب البشر أو لمداينتهم من دون أنْ يراعوا هدايتهم وينموا القدرات فيهم، ومن نلتفت إلى معاني الروايات التي ربها يستعظم أو يستكبر معناها على الكثيرين، ففي رواية عن أحمد بن عمر، قال: سألت أبا الحسن الله لم مي أمير المؤمنين الله الله الذي يقير أهلنا ﴾ ﴿ وَنَمِيرُ أَهْلَنَا ﴾ ﴿ ﴿ وَنَمِيرُ أَهْلَنَا ﴾ ﴿ وَنَمِيرُ الله العلم، أمّا سمعت في كتاب الله ﴿ وَنَمِيرُ أَهْلَنَا ﴾ أمّا سمعت في كتاب الله ﴿ وَنَمِيرُ أَهْلَنَا ﴾ ﴿ وَنَمِيرُ أَهْلَنَا ﴾ أمّا سمعت في كتاب الله العلم، أمّا سمعت في كتاب الله العلم.

وفي حديث آخر عن ابن عباس، قال: سمعت رسول الله على يقول: أعطاني الله تبارك وتعالى خمساً وأعطى علياً جوامع العلم، وجعلني خمساً وأعطى علياً جوامع العلم، وجعلني نبياً وجعله وصياً، وأعطاني الكوثر وأعطاه السلسبيل، وأعطاني الوحي وأعطاه الإلهام،

<sup>(</sup>١) سورة الطلاق: الآية ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الطلاق: الآية ٤.

<sup>(</sup>٣) سورة يس: الآية ٨٢.

<sup>(</sup>٤) سورة يوسف: الآية ٦٤.

<sup>(</sup>٥) الكافي ج١:٤١٢.

سيد الأنبياء ......

وأسري بي إليه وفتح له أبواب السهاوات والحجب حتّى نظر إلى ما نظرت إليه (٠٠٠). وهذه المفادات كلها متطابقة مع بعضها البعض، ويفسر بعضها البعض.

### الباري تعالى يسائل عيسى عليه السلام:

إَنَّ النصارى في زمن النبي عيسى الله ألهت عيسى وأمّه الله عَزَّ وَجَلَّ يعلم أَنَّ مَناك ثلة من النصارى ارتكبوا هذه الخطأ، ومع هذا كله يقول تعالى لنبيه عيسى الله ﴿ أَأَنتَ قُلتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَهَ يُنِ مِن دُونِ الله ﴾ ".

وهذه دلالة واضحة أنَّ هداية الأمّة وتربيتها ليست بمعنى الإرادة للطريق والإبلاغ والإنذار فقط، بل هناك مقام آخر وهو كونه شهيداً، مربياً، مزكياً لأرواح الأمة، فمقام الشهادة هو مقام هداية إيصالية للغاية والمطلوب من الكهال ومقام إمامة وقيادة، وهذا أحد أدلة معتقد مدرسة أهل البيت عَنِي النبي الله هو إمام الأئمة بجانب كونه سيد الأنبياء عَنِي الله المناه المن

فالشهادة هي مقام إمامة، ومقام سيادة وولاية ومسؤولية، ولذلك لابدَّ أنْ يسائل النبي عيسى الله عن مأموميه أين وصلوا، وأين صاروا، وكيف حصل عندهم هذا الإنحراف.

#### فلسفة الاستفهام الصادر من المعصوم:

وهذا المسائلة مع النبي عيسى الله هو نظير المسائلة من النبي موسى مع أخيه هارون

<sup>(</sup>١) الخصال ٢٩٣.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: الآية ١١٦.

﴿ قَالَ يَا هَارُونُ مَا مَنَعَكَ إِذْ رَأَيْتَهُمْ ضَلُّوا \* أَلاَّ تَتَبِعَنِ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِي \* قَالَ يَا ابْنَ أُمَّ لاَ تَأْخُذْ بِلِحْيَتِي وَلاَ بِرَأْسِي إِنِّ خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَّقْتَ بَيْنَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلَمْ تَرْقُبْ قَوْلِي ﴾ ''.

وأيضاً هذا التساؤل هو نظير مسائلة السيدة الزهراء عندما خاطبت أمير المؤمنين الله الشتملت شملة الجنين وقعدت حجرة الظنين...).

فقد أرادت على أنْ تفهم الزبير وعمار وسلمان ومن كان في بيتها من أتباع أمير المؤمنين على وجميع أجيال الأمة، أنَّ موقفه هذا ليسَ متبايناً عن موقفها والعياذ بالله وإنَّما ذلك لأجل الموازنة في الموقف، وإلّا فإنَّ موقف الزهراء وعلي المهالي الأنَّه هو القائد وليسَ بينها أي اختلاف، وفي نفس الوقت إنَّما وجهت خهذا السؤال للإمام على لأنَّه هو القائد وليسَ لأنَّه زوجها فحسب.

#### أعمالنا تعرض على الرسول وآله:

عن أحمد بن عمير عن أبي الحسن المنظم قال: سأل عن قول الله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ اعْمَلُواْ فَسَيَرَى اللهُ عَمَلُكُمْ وَرَسُولُهُ وَاللَّوْمِنُونَ ﴾، قال إنَّ أعمال العباد تعرض على رسول الله عَلَيْ كل صباح أبرارها وفجّارها فاحذروا ".

وفي رواية أُخرى عن أبي عبد الله الله إنَّ أعمال أمَّة مُحَمَّد يَنَا تعرض على رسول الله يَنِا في كل خميس فيستحي أحدكم من رسول الله أنْ تعرض عليه القبيح ".

<sup>(</sup>١) سورة طه: الآية ٩٢ ـ ٩٤.

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات: ١٤٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

وعن مُحَمَّد بن مسلم قال: سألت أبا عبد الله طبي عن الأعمال تعرض على رسول الله عَنَالَةُ قال: ما فيه شك ثم تلا هذهِ الآية قال ﴿ اعْمَلُواْ فَسَيرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾. قال إنَّ لله شهداء في أرضه ".

وعن عبدالله بن أبان إنَّه قال: قلت للرضائلي وكان بيني وبينه شيء، ادع الله لي ولمواليك فقال: والله إنَّ أعمالكم لتعرض عليّ في كل خميس ...

ومن خلال هذه الروايات يتضح أنَّ أعمال الخلائق تعرض على رسول الله على أله يَكْل في كل يوم اثنين وخميس أو في كل يوم على حسب مفاد الروايات، وعلى الأئمة تعرض هذه الأعمال. فلو كانت مهمة ودور النبي على هو إبلاغ الرسالة فها هي صلته على أن تعرض عليه الأعمال.

فهناك رؤيا من الله ثم رؤيا من الرسول عَيْلَة تتلو رؤية الله عَزَّ وَجَلَّ وهذا ما صرَّح به القرآن الكريم ﴿ اعْمَلُواْ فَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَاللَّوْمِنُونَ ﴾ ٣٠.

وحسب مفاد الآية الكريمة أنَّ رؤية العمل تكون حين العمل لأنَّ التعبير (فسيرى) ولو كان النبي الله عن الدنيا، وللأسف نرى مقال بعض المتكلمين من المذاهب الإسلامية الأُخرى أنَّ النبي الله ينتهي دوره بانتهاء عمره الشريف في دار الدنيا حسب قولهم (ومن كان يعبد محمداً فإنَّ محمداً قدْ مات) ". كما يقول أبو بكر.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ٤٥٠.

<sup>(</sup>٢) النجم الثاقب ج٢: ٥٣٥.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة: الآية ١٠٥.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج٦: ٢٢٠؛ صحيح البخاري ج٥: ١٤٣.

في حين نشاهد أهل البيت المهالات الناس ويربطونهم بالنبي الله حتى بعد استشهاده المهادة والنذارة بل مرتبط به استشهاده الله ور النبي الله الله النه ور النبي الله الله الله ور الله الله والمؤلفة والمؤمنون وهذه المهمة مستمرة إلى يوم القيامة وفي جنة الخلد ودار الجزاء الأبدي أيضاً ولم تنته بعد، فمهمته العظمى هي تربية وإدارة أرواح الخلق وبتمكين من الباري تعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولاً شَاهِدًا عَلَيْكُمْ ﴾. (المواح الخلق وبتمكين من الباري تعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولاً شَاهِدًا عَلَيْكُمْ ﴾. (المواح الخلق وبتمكين من الباري تعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولاً شَاهِدًا عَلَيْكُمْ ﴾. (المواح الخلق وبتمكين من الباري تعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولاً شَاهِدًا عَلَيْكُمْ الله ورسُولاً شَاهِدًا عَلَيْكُمْ وَسُولاً شَاهِدًا عَلَيْكُمْ وَسُولِهُ اللهِ اللهِ وَيَعْدَا فَا اللهُ وَيْ اللهُ اللهُ وَيْ اللهُ وَيْ اللهُ وَيْ اللهُ وَيْ اللهُ وَيْ اللهُ وَيْ اللهِ وَيْ اللهُ وَيْ اللّهُ وَيْ اللّهُ وَيْ اللّهُ وَيْ اللّهُ وَيْ اللّهُ وَيْ اللهُ وَيْ اللهُ وَيْ اللهُ وَيْ اللهُ وَيْ اللّهُ وَيْ اللّهِ وَيْ اللّهُ وَاللّهُ وَيْ اللّهُ وَيْ وَاللّهُ وَيْ اللّهُ وَالْمُوالِلْ اللّهُ وَيْ اللّهُ وَيْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

### مقام الشهادة والملكوت:

وقد أرسله تعالى إلى الأرواح في الملكوت السابقة قبل أنْ يرسله رسولاً إلى الأرض وفي الناس؛ لأنَّه كما بيّنا سابقاً أنَّ الشهادة ليست في مقام الأجساد والأبدان الدنيوية فقط بلْ في مقام عوالم الأرواح من الأظلة والميثاق والذر، كما قال عَيْلَةَ كنت نبيّاً وآدم بين الماء والطين.

فمقام الشهادة مقام ملكوتي وليسَ مقاماً بدنياً قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ ".

فإنَّ للسموات ملكوت يري الله تعالى أنبيائه ذلك الملكوت، فكيف بسيّدهم وخاتمهم عَيِّلاً.

فالله تعالى لم يرسل سيّد الأنبياء في عام الأربعين من عمره الأرضي فقط بلْ قبل ذلك ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا ﴾ . وبعد الشهادة قام برسالة النذارة ﴿ يَا أَيُّهَا المُدَّثِّر \* قُمْ فَأَنذِر ﴾ "،

<sup>(</sup>١) سورة المزمل: الآية ١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام: الآية ٧٥.

<sup>(</sup>٣) سورة المدثر: الآية ١.

﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴾ ''، بلْ حتّى البشارة والنذارة فهي ليست حادثة في زمن الأرض بلْ قبل ذلك كما في الآية الكريمة ﴿ هَذَا نَذِيرٌ مِّنَ النَّذُرِ الأُولَى ﴾ '' وأوضحته الروايات في ذيلها.

فالشهيد على المشهودين يقتضي أنه هو المنذر لهم، وهو المبشر لهم، وهو الرقيب عليهم، بمعنى أنَّ الذي أبلغ الأنبياء المُناع عن واجبات مقام النبوة والأنباء، وبرنامج قيادة البشر عن الله تعالى هو النبي الخاتم المُناه، ومن ثم كان هو شهيداً عليهم. فكل هذا حصل وحدث في عوالم الملكوت.

وإذا كان خاتم الأنبياء على الأنبياء على الأنبياء فهل يمكن أنْ يكون رقيباً وحسيباً على الأنبياء من دون أنْ يكون قدْ أعذرهم وأبلغهم - من قبل - عن مسؤولياتهم، ومقتضى هذا أنَّ الأنبياء من دون أنْ يكون قدْ أعذرهم وأبلغهم - من قبل - عن مسؤولياتهم، ومقتضى هذا أنَّ الله تعالى جعل المحاسب للأنبياء في يوم القيامة - بعد الله تعالى - هو رسول الله على هو وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا عَلَيْهِم مِّنْ أَنْفُسِهِمْ وَجِئْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَوُلاء ﴾.

وهذا المقام لسيد الأنبياء وهو كونه شهيد على الأنبياء والرسل هو كونه نبي الأنبياء وأن الأنبياء ينبئون أممهم بتوسط نبوته على ألله من الكنوز واللئالي ما تبهر العيون.

# النبي الخاتم عَلَيْكَ شاهد على الأنمة عليه الا

ولا يخفى أنَّ النبي عَيِّلاً أبلغ الأئمة المنبي عن وظائفهم في الإمامة وأعذر، فيكون عَيِّلاً

<sup>(</sup>١) سورة النجم: الآية ٥٦.

<sup>(</sup>٢) سورة هود: الآية ١٧.

شاهداً عليهم من أمير المؤمنين الله إلى الإمام المهدي هـ. وهذا الإشراف ليس ببدنه الشريف بل منذ عالم النور فإنّه اشتق من نور النبي عَيَا نور علي الله وهذا الاشتقاق وهذا الترشّح والاشتقاق ينطوي على نوع من الإشراف، وبالتالي فإنّ مقام شهادة أهل البيت المهل تتلو مقام شهادة النبي عَلَيْ ومن ثم فإنّ شهادتهم المهل تفوق شهادة الأشهاد السابقين، يقول مقام شهادة الكريم ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيّنَةٍ مِّن رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مّنهُ ﴾.

يعني من نفسه وهو الإمام علي الله.

#### لاذا على عليه السلام؟:

ومفاد الحديث نظير مفاد قوله تعالى: ﴿ قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِندَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ ﴾ ".

وفي الحديث القدسي يقول الله عَزَّ وَجَلَّ: «لا يسعني أرضي ولا سمائي ولكن يسعني قلب عبدي المؤمن» ".

إشارة إلى سعة باطن الإنسان المؤمن أوسع من السموات فكيف بالإنسان الذي اصطفاه الله تعالى.

<sup>(</sup>١) آمالي الطوسي ج١: ٤٢٢ ، ح ٣٧٢ . تفسير الثقلين ج٢: ٣٤٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد: الآية ٤٣.

<sup>(</sup>٣) المحجة البيضاء ج٥/ ٢٦؛ البحارج ٧٠/ ٦٠؛ عوالي اللئالي لابن أبي جمهورج٤:٧.

فعن أبي سعيد الخدري، قال: سألت رسول الله عَنْ قول الله جل ثناؤه: ﴿ كَفَى بِاللهِ مَنْ اللهِ عَلْمُ الْكِتَابِ ﴾ (١٠) قال: ذاك أخي علي بن أبي طالب (١٠).

فعلي الله هو أوَّل الأشهاد بعد النبي مَنِّالله وهو أيضاً شاهد على بقية الأئمة الميناك.

ونظير المفاد من الإرتباط النوري بين باطن طبقات ذات الْنَبِي عَلَيْهُ وباطن طبقات ذات الْنَبِي عَلَيْهُ وباطن طبقات ذات الوصي الله قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجُوَاكُمْ صَدَقَةً ذَلِكَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَأَطْهَرُ ﴾ ".

وهذهِ الآية من أعظم الآيات التي تبيِّن مدى العلاقة التي بين النبي يَنَا والوصي الله والوصي الله والنبوى النبوى النبوى النبوى النبوى النبوى النبوى النبوى النبوى النبوار، ولذلك فإنَّ المناجاة ولم تقل إذا كلمتم بل (إذا ناجيتم).

إذنْ النجوى هي ارتباط وإسرار ومسرة لم يحضَ بها إلّا علي بن أبي طالب×، وهذا دليل على الوراثة الملكوتية من مقامات الباطن والأسر ار الإلهية.

ففي رواية عن أمير المؤمنين الله قال: بي خفف الله عن هذهِ الأمّة لم تنزل في أحد قبلي ولم تنزل في أحد بعدي (°).

<sup>(</sup>١) تفسير الثقلين ج٢: ٥٢٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) تفسير الثقلين ج٥: ٢٦٥.

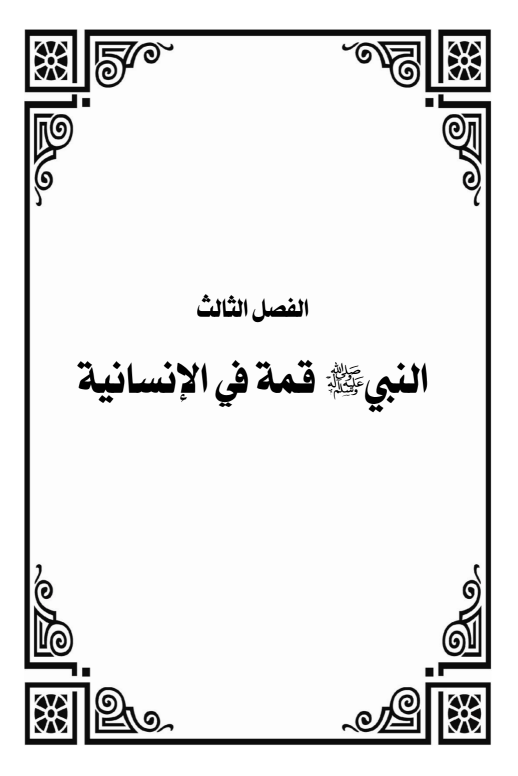
<sup>(</sup>٤)سورة المجادلة: الآية ١٢.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثقلين ج٥: ٢٦٥.

ونظير هذا المفاد من الارتباط ما ورد مستفيضاً بين الفريقين في شأن تبليغ سورة البراءة الحديث القدسي خطاباً للنبي عنك إلا أنت أو رجل منك» (١٠ ، وفي بعض الطرق (إلا أنت أو على) (١٠ .

<sup>(</sup>١) معاني الأخبار: ٢٩٨. مستدرك الصحيحين ج٣:١٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير العياشي ج٢: ٧٣: ١ بحار الأنوار ج٥ ٢٩٥: ٥٠



## لغة الفطرة

إنَّ الفطرة ليست دليلا فقط لمسألة واحدة بل أصبحت لغة من لغات المعارف ونظاماً من نظم أبواب المعرفة الجذابة والرائجة جداً، فبالفطرة يرتب ويقرب البرهان لأثبات النبوة والإمامة والمعاد.

فإنَّ الفطرة لغة من لغات إثبات المعارف حتى أصبحت لغة كاملة ونظام متكامل، ومن أوضح وهي أبين وأكثر اللغات شيوعاً وأنتشاراً وفهاً عند كافة البشر بل عند كافة المخلوقات، وعلى ضوء هذا يستطيع الإنسان أن يفسر حالات وظواهر عجيبة بين المخلوقات بعضهم مع البعض مع اختلاف أجناسهم وأنواعهم ولا يخفى أن القرآن الكريم قد شيد هذا الباب وهذا البحث في آيات عديدة، فقد ذكر القرآن الكريم الفطرة بعناوين كثيرة ومختلفة وليس بلفظ وبعنوان الفطرة فقط بل بألفاظ أخرى مقاربة لغوياً للفطرة من قبيل قوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالْجِبْلَةُ الأُولِين ﴾ ''.

ونظير قوله تعالى: ﴿ صِبْغَةَ اللهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ صِبْغَةً وَنَحْنُ لَهُ عَابِدون ﴾ ". إذن لابد أن نلتفت إلى هذا النظام وهذا الباب وهذه اللغة، فإن أحد أسباب وأسرار وسر

<sup>(</sup>١)سورة الشعراء: الآية ١٨٤.

<sup>(</sup>٢)سورة البقرة: الآية ١٣٨.

#### لغة الفطرة ليست صوتية:

إن للإنسان نوافذ عديدة وهو ذو قوى عديدة وكل قوة من قوى الإنسان والروح والنفس الإنسانية بل حتى الملائكة والجن والحيوان والنبات لها قوى مختلفة، فكل قوة من قوى الإنسان لها لغة، فعندما نقول لغة فليس المراد بها لغة صوتية بل اللغة المعنوية أو التكوينية التفاعلية والتي هي أهم من اللغة الصوتية فهناك لغة صوتية ولغة معنوية، فالمعنى وانطباعه كخاطرة في الروح لغة هو وسيلة تفاهم، فإذا أتيت لشخص ما بمعاني خاصة قد يفهمها ذلك الشخص بينها إذا أتيت له بمعاني أخرى قد تكون غامضة عليه فإنه لا يفهم ما تريد.

إذن المعاني لغة من اللغات وكل قوة من قوى الإنسان لها أحاسيس وتفاعل معنوي خاص مها.

ومن باب المثال لتوضيح هذا البحث: هناك مقوله تذكر كثيراً أن كل إنسان له نقطة ضعف فإذا أردت أصلاح هذه النقطة وتحولها من الضعف إلى القوة فلابد أنْ تؤثر عليه من تلك النقطة هذه تسمى لغة وهذا هو بحث التأثير وبحث التفاهم.

فإذا كان الشخص مهندساً لابد أنْ تتكلم معه بلغة الهندسة، ولذلك بعث كل نبي بلغة قومه، وليس المراد بذلك اللغة اللسانية والصوت فقط بل المعنى الذي يفهموه وهذا

تفسير أخر للغة، فنفس عالم المعنى والمعاني والعلوم كمعاني وكأفكار هي لغات، فالحيوانات مثلاً لغة خاصة ليست هي لغة الصوت بل لغة التأثير بالمعنى والميول الروحية المختلفة ومن ثم نجد الأولياء، فضلاً عن الأصفياء يستطيعون أن يؤثروا على الوحوش من خلال زوايا ونوافذ وشفرة معينة يتأثر بها ذلك الحيوان.

#### أزدهار اللغات وطمسها:

ونلاحظ في كل زمن من الأزمان وفي كل جيل من الأجيال قد تزدهر لغة من اللغات، لغة معنوية، أو لغة صوتية، أو لغة حقائق، وقد تخمد في ذلك الزمن وتجمد وتتعطل لغات أخرى، فمثلاً أبواب اليقين المذكورة في المدارس المنطقية قد تنشط لغة وتخمد أخرى، ففي زمن النبي موسى النه كانت لغة قوة المخيلة والخيال والسحر قوية ونشيطة جداً ولذلك نرى معجزاته النه من قبيل فلق البحر وقلب العصى وقلب المطر دماً كلها مرتبطة بالتغيرات المدركة بتوسط العين وليس من الخيال لأن في الخيال يتم تغيير الصورة في العين عيلاً وليس تغير الخارج حقيقية.

أو مثلا معجزة النبي صالح السلام حيث كان قومه ينحتون من الجبال بيوتاً وهذا من مهارة الجبال والمعادن فأخرج لهم الله تعالى من فنهم ناقة ومن الطبيعي يخاطبهم من نمط لغتهم بها لايقدرون عليه ـ أي أخراج الناقة ـ وهلم جرا في معجزات باقي الأنبياء المهمالات

وهناك لغة مشتركة موحدة لدى جميع الأنبياء والأوصياء ألا وهي لغة الفطرة، فإنها أسرع اللغات فهماً وليس ذلك في الإنسان فقط بل في الملائكة وفي الجن وفي الحيوان وفي النبات هناك لغة أيضا أسمها لغة الفطرة، وليس المراد منها لغة صوتية بل لغة تكوينية تفاعلية ومعنوية، يعنى يمكن بهذه اللغة تفسير وترجمة بيان والتفاهم حول كل شيء.

## فطرة النبي صلى الله عليه وآله وسلم:

إنَّ الأنبياء والأوصياء برعوا في التأثير على البشر وغير البشر وذلك لاستخدامهم لغة الفطرة، بينها الفلاسفة أو العرفاء أو الصوفية لم يؤثروا على أكثر البشر لأن تأثيرهم ناقص عبر اللغة التي خاطبوا بها هذا مضافاً إلى الفارق قدرة دور بين المعصوم وغير المعصوم إذ هناك فرق كبير وواضح بين الوحي والجهد البشري، وذلك لأن الأنبياء يستخدمون لغة أكثر فهها عند كل الناس بل عند كل المخلوقات وهو نظام الفطرة، ولا يخفي أن الفطرة درجات ففطرة النبات تختلف عن فطرة الحيوان وعن فطرة الملائكة وعن فطرة الإنسان لأن الخلقة درجات فكذلك الفطرة أيضاً. ولكن أعظم نظام فطرة هو عند أعظم مخلوق وهو سيد الأنبياء ألى يعني الفطرة التي خلق الله بها سيد الأنبياء لم يخلق بها النبي عيسى ابن مريم فولا النبي موسى النبي ولا النبي إبراهيم الخليل المنه ولا جميع الأنبياء، فإن هذه الفطرة التي كاملها الله تعالى في سيد الأنبياء لم يجعل له نظير أو مثل سوى قرب علي بن أبي طالب على من سيد الأنبياء على.

ولذلك لم يشبه القرآن الكريم أحدا بمنزلة سيد الأنبياء إلا على الله كما هو مفاد آية المباهلة: ﴿ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ ﴾ (١٠).

ومن ثم قال أحد البابوات السابقون للكنيسة الكاثوليكية عندما أرسل اليه أحد المحققين الصحيفة السجادية قال نحن ندعي ونعتقد أن عيسى ابن مريم اللي رئيس العرفان ولكني أقر أن العرفان الموجود في الصحيفة السجادية عند الإمام زين العابدين اللي أعظم من الموجود عند النبي عيسى ابن مريم اللي وهذه الرسالة موثقة دولياً والإمام زين العابدين اللي نبعة

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : الآية ٦١ .

لغة الفطرة.....

يسيرة من سيد الأنبياء فكيف بسيد الأنبياء نفسه على الله المادية

# الأزمة الاقتصادية ومعجزة النبى عَلَيْلَةً:

قال تعالى: ﴿ فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لاَ تَبْدِيلَ لِخَلْقِ الله ۖ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ ﴾ ١٠٠. فالفطرة هي في نفسها دين، يعني هناك تطابق وتناغم بين كل منظومة الدين وكل فطرة البشر، بل فطرة المخلوقات كلها، لأنه في بداية الآية يذكر القرآن الفطرة التي فطر الناس عليها ثم بعد ذلك يتوسع فيقول (لا تبديل لخلق الله) وهذا نوع من التناغم الذي بين دين الإسلام ودين النبي محمديِّك مع كل فطرة المخلوقات، وهذا التناغم ليس بالإثبات النظري أو بالأدلة النظرية كما في القرون السابقة بل هذا التناغم بات يشاهده البشر بالبرهان التجريبي من خلال الأزمات التي يمر بها البشر ومنها الأزمة الاقتصادية المالية التي عصفت الآن بالغرب كلها حتى أخذ رواد الفكر الاقتصادي في الغرب يصرحون خلال السنوات التسع الماضية بمعجزة تشريعات الإسلام التي أتى بها سيد الأنبياء عَيَّا من تحريم الربا وتحريم التمويه في المعاملات: ﴿ وَلاَ تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ ﴾ ". فالباطل هنا يعني تمويه المعاملات أو تمويهية غسيل أموال، وكذلك تحريم أعيان أو محرمات كالمخدرات وغيرها من المكاسب المحرمة وكذلك تحريم الاحتكار وغير ذلك.

إن الغدد الاقتصادية المحرمة التي وضع عليها التشريع الإسلامي يده هي التي تقض بمضجع الاقتصاد النموذجي لدول العالم الأول في القوة المالية والاقتصادية حتى تكاد تكسر

<sup>(</sup>١) سورة الروم: الآية ٣٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : الآية ١٨٨.

وهناك إحصائيات كثيرة ومذهلة طالعتنا بها منظمة الأمم المتحدة أن هناك ستين فرداً وشخصاً وليس ستين ألفاً أو مليوناً يملكون ٧٠٪ من ثروة أمريكا التي هي أثرى وأغنى دولة في العالم وهذا أحد أسباب الأزمة الاقتصادية.

## الإعجاز التشريعي للنبي صلى الله عليه وآله وسلم والحقد الغربي:

فها هي تشريعات سيد الأنبياء ﷺ تتجلى وتتلألأ للعقل البشري جدارتها الآن بالبرهان التجريبي أي برهان الفطرة للنظام الاجتماعي، وفطرة نظام البيئية الخضراء، وفطرة النظام البيئي المائي، وفطرة النظام البيئي الهوائي، فطرة لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيم، فالدين الإسلامي جعل لنا آداباً مع البيئة وجعل لنا آداباً مع الحيوانات وآداباً مع الهواء حتى مع الطعام: ﴿ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلاَ تُسْرِفُوا ﴾ ''، بينها شعار الرأسهالية أسرفوا أسرفوا نظام وسياسة الصرف الاستهلاكي الافراطي. وهذا أحد أسباب الأزمة الخانقة لهم وهو الإسراف والبذخ والبطر، وعندما ينالون من شخصية النبي ﷺ فليس عبطاً أو صدفة بل لأن إعجازه التشريعي الديني الذي بعث به عَيَّالله أخذ يتقدم في حواضر مراكز الدراسات العالمية، فلو أراد الإنسان أن يجمع من خلال وكالات الأنباء تصريحات عقول الاقتصاد الغربي الأوربي والأمريكي سواء في البنك، في المصرف، في النقد المالي، في التجارة، في الجمرك، في كل فصول الاقتصاد أنه لا منجى للغرب من هذه الأزمة المالية إلا تشريعات سيد الأنبياء ﷺ، وقد صرح بذلك جملة من أمهر وأنبغ ساسة بناة النقد ونوابغ المصرف ومنظري الاقتصاد وكذا رئيس قساوسة بريطانيا قبل عدة سنوات، وهذا انتشار خطير

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية ٣١.

لغة الفطرة.....لغة الفطرة....

لرواج التشريع النبوي لمحمد الشيخة بالنسبة لهم لأنه بالتالي إنتشار لشخصية الرسول الأكرم الشيخة ودينه الذي بعث به بحيث وصل إلى عقر عقول المفكرة والمدبرة لأقتصادهم، وبالتالي لم يبق لديهم إلا السباب والشتائم والاستهزاء والكذب والدجل وهو مؤشر الإفلاس في المواجهة العلمية لجدوائية بنيان التشريع النبوي.

#### الغرب والتقنين السري:

أحد الأساتذة الأكاديميين والخبير في القانون الجنائي الدولي يسأل عن التشريع الإسلامي في باب الجنايات والعقوبات يعني الحدود والقصاص كيف يتلائم من التقنينات العصرية في العالم؟!.

وكان الجواب له هل تريد أن تقارن بين تقنين سيد الأنبياء الله وبين التقنينات والقوانين الرسمية في الدول أو القوانين السرية في الدول؟ وقد تفاجئ بهذا التقسيم وكأنه استيقظ من سبات علمي في البحث المزبور.

فإنّ هناك قوانين غير معلنة بلْ سرية ومعمول بها في إداراتهم ووزاراتهم ولكن بشكل خفي وغير معلن عنها، وهناك الكثير من الدول الغربية إذا لوحق بعض ممثليها، أو سفرائها، أو ضباطها، أو جنودها بقضية ما فأنه يصنع لهم محاكمة ولكن طبق القوانين المقررة وغير المعلنة ولا يسمحون بالإعلان عن تلك القوانين المعمول بها داخل أجهزة النظام وليس داخل الدول فقط بل مع شعوبهم أيضاً وإن كان في السطح الظاهر المجريات للقانون الرسمي. وأي عضو يعمل في الدولة إذا أجرم أي جرم لابد أن يحاكموه طبق تلك القوانين الخفية لديهم فيبرؤونه إذا كان طبق ضوابط تلك القوانين وإن مجرماً جنائياً فادحاً طبق القوانين الرسمية المعلنة وهذه قوانين دموية، أوباشية، وحشية، الله أعلم بمدى عنجهيتها،

فالتعذيب الذي في سجن غوانتناموا أو غيره الم يكن مقنن طبق تلك القوانين غير المصرح بها رسمياً لديمم؟!.

مثلاً المخابرات المركزية (CIA) لديها قوانين خاصة ولكن من الذي أطلع على تلك القوانين، ولا يمكن لأي أحد أن يطلع عليها لأنها قوانين سرية، فالقوانين المدنية المعلنة لديهم لها شكل والقوانين المقررة والمصوبة والخفية غير المصرح بها لها شكل آخر.

فإذا أردت أن تقارن أيها الحداثوي وأيها الباحث في الألسنيات والمفضل بين تقنين سيد الأنبياء عَلَيْ وبين غيره فسيد الأنبياء عَلَيْ ليس لديه تقنين معلن وتقنين خفى بل تقنين واحد.

فالدولة التي يديرها سيد الأنبياء عَيْلَة أو يديرها سيد الأوصياء الله أو يديرها سيد شباب أهل الجنة ليس فيها قوانين معلنة وقوانين سرية مخفية. بل قوانين واحدة سواء كانت قوانين عقوبات أو جنايات أو حرب أو سلم أو غير ذلك من القوانين المدنية والتجارية.

## قوانين الرق في التشريع النبوي والرق الغربى:

إن الرق في التشريع النبوي هو لأجل تربية الأمم لا اضطهادها أو إذلالها بل إيجاد نوع من البيئة المربية ولذلك يحرر الرق بأدنى ذريعة ووسيلة ويجعل له حقوقاً تحول دون اضطهاده. بينها لو نظر إلى قوانين الرق (الخفية) في أوربا الغربية وأمريكا فنراه رق مدلهم ودموي بحيث يعبث بعرض الفتاة وعرض الفتى، وليس الغرب فقط بل وكذا أوربا الشرقية وروسيا، ويمنعون رسمياً عن الرق ولكنهم في الخفاء بتوسط الشبكات السرية لديهم أرقام كبيرة ومذهلة في مجال الرق، فأي فطرة ينادون بها فهناك أرقام كشفت عنها منظمة الأمم المتحدة والمنظات الحقوقية المدنية في الغرب، بل تم الكشف عن ملفات مدمية ومبكية ومقرفة للإنسان إذا اطلع عليها بل إنهم يقيمون حروب في العالم الثالث وتهجير شعوبها وأحد

أهدافهم منها استرقاق ما يمكنهم من الفتيات والفتيان تحت جناح الشبكات السرية وعصابات بيع الرق تماماً نظير الحروب في القرون الوسطى وإغارة القبائل لأجل السبي والغنائم المادية كسرقة العقول والكفاءات والكوادر من تلك البلدان فضلاً عن ثرواتها الطبيعية.

ونراهم يرفعون شعارات وقوانين رسمية ويبطنون ممارسات وأعراف خفية أخرى، ومن يقع في أحضانهم فله الويل منهم. وقد انكشفت بين الحين والآخر بعض هذه القوانين الخفية حتى لا يستطيعون أخفاء هذه الفضائح الكريمة، ومن دجلهم نراهم يلصقون هذه الفضائح بدين الإسلام. حتى تطاولوا على سيد الأنبياء على وفي الواقع أنهم يريدون أن يتطاولوا على تكامل البشرية، ويريدون أن يشيطنوا الإنسانية حتى يقلبوها من إنسانية إلى شيطنة إبليسية.

لأن عداء نهج الأنظمة الغربية هو مع النبل ومكارم الأخلاق الإنسانية وقمته عند سيد الأنبياء على فعايتهم وهدفهم من التطاول على شخصية سيد الأنبياء هو نشر اليأس والإياس لدى البشرية عن وصول شخص إلى قمة النبل والمكارم لئلا يكون قدوة للبشر ولئلا ينفتح طريق وسبيل التكامل في محاسن الأخلاق كثقافة وأعراف لدى عموم البشرية فإن ذلك يورط الطبقة الحاكمة الثرية والمتحكمة في مقدرات شعوبها والشعوب الأخرى ويحرجها إذ النبل والمبادئ والقيم والمكارم تفتح باب المحاسبة والمداينة على موازين العدل والقسط وهذا مما يحرج طبقات الثروة والمال والقدرة ويمنعها عن اللعب والعبث في مقدرات الشعوب والإفساد في الأرض.

فهدفهم من الطعن زرع فكرة ونظرية أنه ليس هناك شخصاً نموذجياً، لأن الذي يغيظهم في سيد الأنبياء قممية سيد الأنبياء الأنبياء الأنبياء المائية والصاعدة على جميع الأنبياء المائية فإنّه مَنِي خاض السلم وخاض الحرب وخاض المجتمع وخاض السياسة وخاض الروحانية بكل توازن ونبل وهذا ما يصعب عليهم.

٢٧٢............مقامات النبوة والنبي ﷺ
 إنك لعلى خلق عظيم:

وصف القرآن الكريم النبي الخاتم على بالخلق العظيم ولم يصف باقي الأنبياء المهالي بهذا الوصف، وهذا يعني أن عظمة الأخلاق لم يقر القرآن الكريم بها لأحد من المخلوقات بها فيها الأنبياء والرسل إلا النبي محمد على حيث قال تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيم ﴾ (١٠).

نعم وصف القرآن الكريم باقي الأنبياء بصفات عديدة مثل:

النبي نوح الله وصف بالعبد الشكور كقوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ كَانَ عَبْدًا شَكُوراً ﴾ ".

النبي إبراهيم للله وصف بالحلم كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لأَوَّاهُ حَلِيمٍ ﴾ ".

النبي عيسى الله وصف بقوله الحق كقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ قَوْلَ الْحُقِّ ﴾ (١).

النبي يحيى الله وصف بالسيد الحصور كقوله تعالى: ﴿ أَنَّ الله يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَى مُصَدِّقًا بِكَلِمَةٍ مِّنَ الله وَسَيِّدًا وَحَصُورًا وَنَبِيًّا مِّنَ الصَّالِحِين ﴾ ﴿ بُكَلِمَةٍ مِّنَ الله وَسَيِّدًا وَحَصُورًا وَنَبِيًّا مِّنَ الصَّالِحِين ﴾ ﴿ ﴿ .

النبي موسى ﴿ وصف بالإخلاص كقوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصًا وَكَانَ رَسُولًا لَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وغير ذلك من الصفات المذكورة للأنبياء المهملة في القرآن الكريم، أما وصف جميع الصفات والكمالات، الخلقية، النفسية، الروحية والتي أجتمعت في شخص واحد لم يصف

<sup>(</sup>١) سورة القلم: الآية ٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء: الآية ٣.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة: الآية ١١٤.

<sup>(</sup>٤) سورة مريم: الآية ٣٤.

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران: الآية ٣٩.

<sup>(</sup>٦) سورة مريم: الآية ٥١.

القرآن فيها أحداً إلا أثنين وهما النبي محمدياً وخليفته الإمام على بن أبي طالب كما في قوله تعالى: ﴿ وَأَنفُسَنَا وأَنفُسَكُمْ ﴾ . حيث نزله القرآن الكريم منزلة النبي يَلِيَّة .

ومنطق القرآن يشير إلى إفضال علي بن أبي طالب على بقية الأنبياء بها فيهم أولي العزم عدا النبي الله وهذا ليس تمحلاً أو تكلفاً من القول بل نصوصية من القرآن الكريم.

فعن فضيل بن يسار قال: سمعت أبا عبد الله الله يقول لبعض أصحابه قيس الماصر: إن الله عَزَّ وَجَلَّ أدب نبيه فأحسن أدبه فلما أكمل له الأدب قال: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيم ﴾ ثم فوض إليه الدين والأمة ليسوس عباده. فقال عَزَّ وَجَلَّ ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا ثَمَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ وإن رسول الله كان مسدداً موفقاً مؤيداً بروح القدس لا يزل ولا يخطي في شيء مما يسوس به الخلق فتأدب بآداب الله... ".

ولما جعله الله بهذه الصفة ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيم ﴾ أرسله ليتمم مكارم الأخلاق كما قال على أن بقية الأنبياء لم يقيموا تمام مكارم الأخلاق»". وهذا دال على أن بقية الأنبياء لم يقيموا تمام مكارم الأخلاق.

نعم إذا نظرت إلى رسول الله عَلَيْ من خلال نظارة مكسورة أو من خلال كتب صفراء إسلامية أخرى يرويها زيد وبكر الراوي فهذا بحث آخر.

وأما إذا نظرت إلى النبي عَيْلًا من خلال مرآة شفافة صافية وهي نفس القرآن الكريم أو من خلال مدرسة أهل البيت المَهِ التي يشهد بها القرآن فسوف ترى الصورة الجميلة عن سيد

<sup>(</sup>١)الكافي للكليني ج١: ٢٦٦.

<sup>(</sup>٢) بحار الانوار للمجلسي ج١٦: ٢١٠.

٧٧٤......مقامات النبوة والنبي ﷺ

الأنبياء عَيالي وأنها أكمل صورة إنسانية إبتدعها الله في خلقه.

#### تعدد الزواج وإدارة الدولة:

إن الإنسان إذا انشغل بزوجة أو زوجتين نراه من الصعب أن يتصدى لأتقان وإحكام إدارة تدبير المجتمع فضلاً عن إقامة حضارة، ولا سيها إذا كانت الزوجة أو المرأة مشاكسة غير موافقة أو عصية بل معادية، كها يستعرض لنا القرآن الكريم أن بعض نساء النبي عليه عصيات مما يبين لنا مدى عظمة سيد الأنبياء عليه أن عدة من نسائه متمردات ومتعاديات فيها بينهن لكن سيد الأنبياء عليه قمة لا تزلزله الزلازل.

فكيف إذا كان لديه تسع نساء أو زوجات؟! وكن معه في عقر داره وليس ببعيدات عنه، فإن القائد المثالي الذي يكون قائداً مثالياً في عقر داره أولاً هو من ثم يكون قائداً مثالياً في الخارج.

فعن زرارة عن سعد بن هشام قال: سألت عائشة فقلت أخبريني عن خلق رسول الله'. فقالت: كان خلقه القرآن".

<sup>(</sup>١) مسند أحمد لأبن حنبل ج٦: ١٦٣ ؛ كنز العمال للمتقى الهندي ج٧: ٢٣٢ .

وعن صفية بنت حي قالت: ما رأيت أحداً أحسن خلقاً من رسول الله عَيْلُهُ ١٠٠ وهذا إعتراف من بعض النساء التسعة وهو عدسة رقابية من عقر داره.

ولو نظرنا إلى شخصية الإنسان من ناحية الجنس وإشباع الغريزة نرى أن نقطة الضعف فيه هو المرأة وكذلك العكس، ولكن في شخصية النبي عَيَّة أراد الله أن يبين أن نقطة الضعف هذه هي نقطة قوة وقممية عند رسول الله عَيَّة فإن كل شيء في منظومة حركاته، أفعاله، غرائزه، قواه مبر مجة ومنظمة، فإنه عَيَّة في شهوته عدل، وفي كل غرائزه وقواه وفي عقر داره عدل، وليس فقط عدله بل إحسانه في كل شؤونه وعقر داره إحسان، فهذه معجزة معبرة وسبب ذلك هو كهال الفطرة فيه.

# النبي إبراهيم يشتكي إلى الله من زوجته:

روي عن الإمام أبي عبد الله الله إن إبراهيم شكا إلى الله عَزَّ وَجَلَّ ما يلقى من سوء خلق سارة، فأوحى الله تعالى إليه إنها مثل المرأة مثل الضلع المعوج إن أقمته كسرته وإن تركته أستمتعت به أصر عليها".

فالنبي إبراهيم الله لم يصبر على أخلاق زوجته سارة مع أن سارة كانت بنت أنبياء فهي بنت خالة إبراهيم الله وأخت النبي لوط الله وفي نفس الوقت أم الأنبياء وقد كانت محدثة بصريح القرآن الكريم: ﴿ وَلَقَدْ جَاءتْ رُسُلُنَا إِبْرَاهِيمَ بِالْبُشْرَى قَالُواْ سَلاَمًا قَالَ سَلاَمٌ فَهَا لَبِثَ أَن جَاء بِعِجْلِ حَنِيذ ﴾ ﴿ فَلَمَّا رَأَى أَيْدِيَهُمْ لاَ تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُواْ

<sup>(</sup>١)فتح الباري لأبن حجرج ٦: ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) الكافي للكليني ج٥ :١٣ ٥.

نعم كما أن الأصفياء درجات فالصديقات أيضاً درجات، فإن هناك مقدس وصفي ووفي ولكن هناك أقدس منه وأصفى وأوفى وأصدق. فسارة مع أنها صديقة ولكن النبي إبراهيم الله أشتكى منها بينها سيد الأنبياء تحمل وصبر ولم يشكُ الله من العديد من نسائه ومع كونهن عدوات عصيات بشهادة القرآن وهو الفارق بين سارة الصديقة وعدة من أزواجه عَلَيْكَ.

وذلك من شدة نوريته عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِعَالَى ﴿ طَهِ \* مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِعَلَى الْقُرْآنَ لِعَالَى ﴿ طَهِ \* مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَسْقَى ﴾ ولكي يتنزل ويباشر التفاعل مع البشر شده أو أبتلاه الله بتسع نساء وإلا فهو عَلَيْكَ جذاب لعالم الملكوت.

#### العبادة العظيمة مع نساء تسع:

وقد كان رسول الله على مع ماله من مهام من بناء حضارة الدين الحنيف ولإدارة الدولة الإسلامية وله تسع زوجات كانت له عبادة خاصة لا أحد يستطيع القيام بها إلا هو على فقد كان على أطراف أصابع رجلية عشر سنين كها ورد في الاحتجاج.

سورة هود: الآية ٦٩ ـ٧٣.

فعن أبي بصير، عن أبي جعفر على على عن أبي جعفر على على الله على الله على الله على الله على أطراف أصابع رجليه فأنزل الله سبحانه: ﴿ طه مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْقَى ﴾ (١٠).

وفي رواية أخرى أنه كان يقوم على أصابع رجليه حتى تورمت قدماه ٠٠٠٠.

بل هناك روايات أُخرى أنه كان يصلي وهو قائم على أحدى رجليه.

فعن أبي عبد الله طبي قال إن رسول الله عَنَا بعدما عظم أو بعد ما ثقل كان يصلي وهو قائم ورفع إحدى رجليه حتى أنزل تعالى: ﴿ طه مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْ آنَ لِتَشْقَى ﴾ ٣٠.

فمن ذا يستطيع أن يقوم بهذه الرياضة الروحية مع القيام بكل المسؤوليات الأخرى، فترى أن نموذجية هذه الشخصية النبوية لا يمكن أن يدانيها أحد من المخلوقين ومَنْ مِنَ الأنبياء طاف حول البيت ثلاث مائة وستين طوافاً في غضون أيام، ولكن محمد وعلي «صلوات الله عليهما» قاما بذلك.

والمؤسف رؤية تحامل الغرب بالإساءة العدائية ومحاربة هذا الجبل الشامخ منذ أكثر من ألف وأربعائة سنة وفي الواقع هم يسيئون ويحاربون ويظلمون أنفسهم قبل أن يظلموا سيد الأنبياء، كما يقول الإمام الباقر الناس يتركون النهر العظيم ويمصون الثمد فيسأله السائل يابن رسول الله عليه ومن هو النهر العظيم ؟. فيقول الباقر: علم رسول الله عليه.

<sup>(</sup>١) الوسائل للحر العاملي ج٥: ٤٩٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٤٩١.

| صَلِاللهِ<br>عَلَيْدِاللهِ<br>عَلَيْدِاللهِ | النبوة والنبي | مقامات |  | 247 | ì |
|---------------------------------------------|---------------|--------|--|-----|---|
|---------------------------------------------|---------------|--------|--|-----|---|

## العاقب والرجعة

سمي رسول الله على أسماء ومنها أسم «العاقب» فعن النبي عَلَيْ أنه قال: «لي خمسة أسماء، أنا محمد، وأنا أحمد، وأنا الماحي الذي يمحو الله بي الكفر، وأنا الحاشر الذي يحشر الناس على قدمى، وأنا العاقب» (٠٠).

وفي حديث آخر: بعثت أنا والساعة كهاتين وأنا العاقب ٣٠٠.

وفي الخصال عن جابر بن عبدالله قال رسول الله على الله على القيامة حاشر الناس على قدمي، وسهاني الموقف أوقف الناس بين يدي الله جل جلاله، وسهاني المعاقب أنا عقب عقب النبيين ليس بعدي رسول، وجعلني رسول الرحمة ورسول التوبة ورسول الملاحم والمقفى قضيت النبيين جماعة»(").

فالعاقب في اللغة هو آخر كل شيء أو خاتمه ".

ومن خلال بعض القرائن التي لا يسمح المجال لذكرها أن العاقب هو آخر من يرجع في الرجعة من المعصومين الأربعة عشر المبيلا، فإن آخر دولة وأعظم دولة و لعلها عالم القيامة ـ

<sup>(</sup>١) الموطأ لمالك ، ج٢: ٢٠٠٤.

<sup>(</sup>٢) تنوير الحوالك لجلال الدين السيوطي: ٧٣٧.

<sup>(</sup>٣) الخصال للصدوق: ٤٢٥.

<sup>(</sup>٤) معجم الفاظ الفقه الجعفري لفتح الله: ٢٨٢.

هي دولة سيد الأنبياء عَلَيْهُ، يعني يؤتي الله نبيه ملكاً لا يقدر بملك الدنيا كلها، وهذا الاسم والنعت ثابت روائياً وحديثياً حتى عند المذاهب الإسلامية الأخرى من دون أن يشعرون.

والوجه في ذلك واضح فإن العالم الدنيوي أكمل كمال فيه هو أن يدار بحاكمية وقيادة وإدارة وتدبير من هو أعظم مخلوق وهو سيد الأنبياء عَيَالَيْ، ﴿ إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لَرَادُّكَ وَإِذَارَةً وَتَدْبِيرُ مِن هُو أَعْظُم مُخْلُوقَ وهو سيد الأنبياء عَيَالَتُهُ، ﴿ إِنَّ اللَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لَرَادُّكَ وَإِذَارَةً وَتَدْبِيرُ مِن هُو أَعْظُم مُخْلُوقَ وهو سيد الأنبياء عَيَالَتُهُ، ﴿ إِنَّ اللَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لَرَادُلُكَ

و(رادك) هنا لخصوصية خاصة له الميانية ويقيم دولته العظمى، فإن البشرية تتطلع إلى أعظم دولة يديرها ويدبرها أعظم شخص خلقه الباري تعالى، وهذه الحكومة هي حكومة سيد الأنبياء على وتمهد لها حكومة سيد الأوصياء الله في الرجعة «أربعاً وأربعين ألف سنة حتى يلد الرجل من شيعة على المانية ألف ولد من صلبه...»(").

#### حكومة محمد وآل محمد:

فهذه التطلعات أو المعتقدات يفرضها نفس البيان العقلي لأن النبي وأوصيائه أكفأ البشر، فحكومة سيد الأنبياء ترقى على حكومة سيد الأوصياء، وحكومة سيد الأوصياء ترقى على حكومة الحسنين المهلي المهدي على حكومة الإمام المهدي المهد

ومن الواضح أن المستقبل هو لحكومة الأئمة المهالية الأوليس الأحد من بقية الأنبياء

<sup>(</sup>١) سورة القصص: الآية ٨٥.

<sup>(</sup>٢) مختصر بصائر الدرجات: ٢٧.

الأربعة من أولي العزم العظام أو غيرهم من الأنبياء ـ عدا سيد الأنبياء ـ ليس لهم رئاسة حكومة في المستقبل إلا في ظل حكومة محمد وآل محمد (صلوات الله عليهم) ومن ثم جعل الله تعالى ولاية ثروات الأرض وهو الفيء في سورة الحشر للرسول ولذي القربى حكماً آبداً لا لبقية الأنبياء.

## حكومتان للمهدي عجل الله فرجه الشريف:

ولكن الإمام المهدي الله حكومة في حياته عند ظهوره وله حكومة في رجعته، فإن الإمام الثاني عشر أيضاً له رجعة، وهكذا الأئمة المَهَا لله لهم رجعات فتارة يكون رئيس الحكومة خليفة الله في الأرض نفس الإمام المعصوم كالجواد أو الهادي أو العسكري الله الحكومة خليفة الله ولكن لكل من الأئمة له رجعة أخرى غير رجعة رئاسته وقيادته في ظل عصره ـ عصر الرجعة ـ أي في عهد من يفوقه من المعصومين فيكون وزيراً له، ففي جملة من حكومات أمير المؤمنين الله هناك جملة من الأئمة يكونون وزراء له، وفي أعظم حكومة وهي لسيد الأنبياء يكون نائب الرئيس أمير المؤمنين وبقية الأئمة الأحد عشر الله الم وزراء لسيد الأنبياء عَلَيْهُ، أما جميع بقية الأنبياء والمرسلين من آدم ونوح وإبراهيم وموسى وعيسى وزكريا وسليمان وداود... فلا تكتب لهم أي رئاسة حكومة أو خلافة في الأرض وإنها تكتب لهم نصره وعون لسيد الأنبياء وآله «صلوات الله عليهم»، وهذا ما ينص عليه القرآن الكريم في آيات عديدة. كقوله تعالى: ﴿ مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لاَ يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ وَمَا آتَاكُمْ الرَّسُولُ

# فَخُذُوهُ وَمَا مَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللهَّ إِنَّ اللهَّ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ ١٠٠.

فإن الآهل الكفوء لإدارة كل ثروات الأرض منذ نزول القرآن والى يوم القيامة هو رسول الله على وقرباه ولذلك نلاحظ اللام في الآية الشريفة كررت ثلاث مرات لأنها لام الاختصاص وليس مفادها ملك الأعيان القابل للزوال بل إختصاص ملك تدبير وولاية وتصرف ثابت، وهذا بخلاف الملك الشخصي، فمثلاً لو أقتضى الصالح العام إزالة بيت في وسط طريق شارع فهنا يرفع الملك الشخصي ويعوض له بهال وهذا حكم الملك الشخصي فهو ملك ضعيف أمام المصلحة العامة.

أو مثلاً مال لزيد وحدثت سنة مجاعة والناس في حالة جوع فهنا غصباً أو جبراً على زيد يعطى ماله للآخرين ويعوض، كما أن مال زيد إذا مات يذهب إلى ورثته من الأحياء. أما ملك الولاية والتدبير والتصرف فهو ملك أعظم فلا يزول ولا يزال فهو أقوى ملك، ﴿ وَللّهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾ ". فملك الله لا يزول، ومن بعده عَزَّ وَجَلَّ أستخلف الله نبيه وآل نبيه من دون إنعزال أو إنحسار.

### ولايت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم

في الوقت الراهن ولينا بعد الله عَزَّ وَجَلَّ هو رسول الله عَنَّ ولم تنقطع ولايته إلى الآن، وإن كان هذا البحث لم يذكره جملة من المتكلمين إن لم يكن جلهم، فولايته كانت ولا زالت: هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالنَّهُدَى وَدِينِ الْحُقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ

<sup>(</sup>١)سورة الحشر: الآية ٧.

<sup>(</sup>٢)سورة المائدة: الآية ١٥.

العاقب والرجعة ......العاقب والرجعة .....

# الْمُشْرِكُونَ ﴾''.

فها هو الفرق بين الهدى والدين ؟! ولماذا جاء بالهدى أولاً ثم دين الحق ؟!.

وجواب هذا السؤال أشار إليه القرآن الكريم ﴿ إِنَّهَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْم هَاد ﴾ ".

فقد أرسل رسوله بالهدى أولاً ثم نبوته كمصطلح نبوي وإلا فإن إمامته معجونة ومسبوكة بولايته وإمامته، فولايته عَلَيْ مقررة ثابتة ﴿ مَّا أَفَاء اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ وَلِلْاَسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْن السَّبِيل ... ﴾.

#### ولايت فاطمت:

نعم فاطمة عبق الإله عَزَّ وَجَلَّ حيث أوكل لها نه ملفات عديدة في مصحفها وأحد هذه الملفات هو ملوك الأرض إلى يوم القيامة وهنا نتسائل ما هو شأن فاطمة : بالحكومات والدول؟! ولماذا الباري تعالى يعطيها كل هذا الكشف التفصيلي؟.

<sup>(</sup>١)سورة التوبة: الآية ٣٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد: الآية ٧.

لأنها÷ المشرف الاصطفائي العام لصلاحية من يملك في بقاع الأرض والجغرافية الأرضية قرناً بعد قرن وسنة بعد سنة هي فاطمة الزهراء وللست مريم ولا خديجة ولا سارة ولا آسيا بنت مزاحم، لأنها المؤهلة الوحيدة لذلك.

فالقرآن الكريم حينها يعين ذوي القربى لإقامة العدل لمستقبل البشر ذوي قربى النبي النبي النبي النبي النبي التوليد ولا التنصيب من باب القبلية ولا العشائرية ولا العرقية ولا القومية بل «كي لا يكون دولة بين الأغنياء».

يقول تعالى في وصف أصحاب الكساء: ﴿ وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا \* إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللهِ لَا نُرِيدُ مِنكُمْ جَزَاء وَلاَ شُكُورًا ﴾ ﴿ فهذه سورة كاملة نزلت في حق إيثار [علي وفاطمة والحسن والحسن والحسين] «صلوات الله عليهم».

فهل يوجد هناك إيثاراً كإيثارهم صلوات الله عليهم، بل لا يوجد هذا الإيثار عند أحد إلا عند سيد الأنبياء وسيد الأوصياء.

وليس هذا الإيثار خاصاً بدار الدنيا بل مستمراً في البرزخ فلهم إيثار يذهل أولي الألباب، لأنهم يعيشون آلام الآخرين وهم في البرزخ ولذلك لا يصفى لهم رغيد البرزخ والآلباب، لأنهم يعيشون قادة لإقامة العدل إذا كان إيثارهم بهذا المستوى وقد روى الفريقان أن رسول الله عليه يتأذى باستمرار من مشاهدته للمعاصي الصادرة من أمته ويفرح لطاعاتهم.

<sup>(</sup>١) سورة الإنسان: الآية ٨ ـ ٩.

# مصيبة فقد النبي صلى الله عليه وآله وسلم والظواهر الكونية

عن عمرو بن سعيد بن هلال، عن أبي عبد الله الله الله عن عمرو بن سعيد بن هلال، عن أبي عبد الله الله الله عن عمرو بن سعيد بن هلال، عن أبي عبد الله الله عنه أبي عبد الله عبد الله

وفي رواية أخرى: فإنه من أعظم المصائب ٣٠٠.

وفي أخرى أيضاً: فإن الخلائق لم يصابوا بمثله قط ٣٠٠.

فإن مصيبة فقدان النبي عَنَالَة من أعظم المصائب لأنه أعظم الكائنات وأعظم البركات التي قدرها الله أن تنبع وتتفجر من بين يدي هذا الكائن العظيم وهو رسول الله ، وقد وصفت السيدة الزهراء ÷ حالة الناس بعد فقد النبي عَنَالَة حيث قالت:

فلما أختار الله لنبيه دار أنبيائه ومأوى أصفيائه، ظهر فيكم حسيكة النفاق، وسمل جلباب الدين، ونطق كاظم الغاوين، ونبغ خامل الأقلين، وهدر فنيق المبطلين، فخطر في عرصاتكم، وأطلع الشيطان رأسه من مغرزه، هاتفاً بكم، فألفاكم لدعوته مستجيبين، وللغرة فيه ملاحظين، تم استنهضكم فوجدكم خفافاً، وأحمشكم فألفاكم غضاباً فوسمتم

<sup>(</sup>١)الوسائل ج ٣: ٢٦٧.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ج ٣: ٢٦٧.

<sup>(</sup>٣)المصدر السابق: ٢٦٨.

غير إبلكم، وأوردتم غير شربكم.. (١٠).

وقد ذكرت السيد الزهراء الله أحوال الكون عند استشهاد النبي الله حيث تقول: أظلمت الأرض لغيبته وكسفت الشمس والقمر، وأنتثرت النجوم لمصيبته، وأكدت الآمال، وخشعت الجبال،...".

كل هذه الظواهر السماوية والأرضية حدثت نتيجة فقدان الكون لسيد الرسل عَلَيْكَ.

<sup>(</sup>١)الاحتجاج: ١ : ١٣٢ ؛ بحار الانوارج ٢٩ : ٢١٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

# طاعة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لا تنقطع

ومن البين في عقيدتنا أن رحيل الرسول ألى الرفيق الأعلى لا يعني تخلف رسول الله يَن عن إدارة الكون أو الأرض وشؤون البشر لأنه كما هو مقتضى عموم أطيعوا الله وأطيعوا الرسول، فإن طاعة الله عَزَّ وَجَلَّ غير محدودة بزمن بل أبدية، سرمدية، فكذلك الحال في طاعة الرسول ألى غير مقيدة بحدود حياة الرسول ألى وهو في الدنيا الأولى بل طاعته الله عن مستمرة إلى يوم القيامة، وهذه الطاعة ليست مخصوصة في الأحكام النظرية والتشريعات بل حتى في كل تدبيراته للأحداث.

وفي حكومة النبي الله أو حكومة أمير المؤمنين الله الحاكم الأول هو الله عَزَّ وَجَلَّ وصلاحيات الحاكم الأول لا تقتصر على السلطة التشريعية بل تمتد إلى السلطة القضائية والى السلطة السياسية التنفيذية وما شابه ذلك. وهذه العمومية في حاكمية الله هي الفرق بين عقيدتنا وعقيدة المدارس الإسلامية الأخرى وأن ولاية الله عَزَّ وَجَلَّ وحاكميته ليست حاكمية على صعيد التشريع فقط بل هو الحاكم السياسي الأول، وليس هذا معتقداً نظرياً بل نعتقد به كمعتقد فعلي، والدليل على أن الحاكم الأول هو الله عَزَّ وَجَلَّ هو نزول آيات قرآنية في تدبير حكومة النبي الله أن في الحدث الخاص يجب أن يصالح مثلاً، وفي الموطن المعين يجب تدبير حكومة النبي الموطن المعين يجب

أن يفرض ضريبة اقتصادية معينة، وفي موطن آخر يجب أن يشن حرباً على الظالمين، وهذه الآيات النازلة لا تأخذ جانب مفاد التشريع فقط بل تأخذ بعد وجانب تنفيذ وإجراء حاكمية الله عَزَّ وَجَلَّ في المواطن والمنعطفات الخطيرة لتدبير حكومة الرسول على في الوزارات المختلفة من حكومة رسول الله عَلَيْ، وهذه هي عقيدة مدرسة أهل البيت المَيْلُ في حياة الرسول الأعظم في الدنيا الأولى. بل وحياته على في البرزخ إلى يومنا هذا وإلى يوم القيامة.

## ممثل الدولة الإلهية في عصرنا الحاضر

ونعتقد أن الذي يمثل الدولة الإلهية كان رسول الله على ومن بعد رسول الله على أمير المؤمنين المؤثن الحسن والحسين المؤلفا والى الإمام المهدي الذي الذي المناك دولة إلهية قائمة الآن هي التي تمثل البرامج الإلهية، ولو قارنا بين هذه الدولة الإلهية والبيئة البشرية لوجدنا أن الدولة البشرية دولة كارتونية تسقط بين ليلة وضحاها بعصيان مدني.

إذن في الدولة الإلهية وحكومة الرسول يَلِي الحاكم الأول هو الله عَزَّ وَجَلَّ والحاكم الثاني هو الرسول يَلِي في عهد حكومة الرسول عَلَيْ في عهد حكومة الرسول عَلَيْ .

«يا علي أنت مني بمنزلة هارون من موسى إلا انه لا نبي بعدي».

وأيضاً هناك صلاحيات لفاطمة الزهراء في ظل حكومة النبي ألى ولكن بحسب مراتب وطبقات متنزلة بعد حاكمية الرسول ألى وهذه الدولة الإلهية لا تبدل في مراتبها برحيل أحد المعصومين، فمثلاً في حكومة أمير المؤمنين الكل الحاكم الأول هو الله تعالى وليس أمير المؤمنين الكل والحاكم الثاني هو رسول الله الله المرزخ، ولكن تنزل برامج معينة تملى على المؤمنين الكل والحاكم الثاني هو رسول الله الله المؤمنين الكل والحاكم الثاني هو رسول الله الله المؤمنين الكل ولكن تنزل برامج معينة تملى على

أمير المؤمنين اللي بها رزقه الله من قوة مصطفاة وعلم لدني.

فالحاكم الأول هو الله عَزَّ وَجَلَّ والحاكم الثاني هو الرسول عَلَيْ ولانقول أن مقامه وصلاحياته بعد رحيله عَلَيْ أذيب أو أنحل والعياذ بالله وبل هو على حي يرزق عند ربه لأنه سيد الرسل وسيد الملائكة ولايزال هو سيد الخلائق ومقامه مفعل وحيوي ونشط إلى يوم القيامة.

## زيارة أمين الله

«السلام على أمين الله على وحيه وعزائم أمره» وهذا خاص لرسول الله يَلِيَّة وعزائم الأمور يعني أن الأمور العصيبة والمهمة والخطيرة في الكون فضلاً عن إدارة الأرض هي لرسول الله عَلَيَّة بعد الله عَزَّ وَجَلَّ الذي هو الحاكم الأول.

وهذه الفقرة ليست واردة في زيارة أمين الله فحسب بل في كل زيارات الأمير الله هناك عدة فقرات في ابتدائها زيارة لرسول الله على الله الله على الله على

هذا بالنسبة إلى زيارات أمير المؤمنين للله وكذا لاحظنا نفس زيارات النبي الله ولا النبي الله وكذا لا نجدها في مكان أخر.

(١) سورة آل عمران: الآية ٦١.

## التركيز على معاني متون الزيارات

إن الزيارات الواردة للنبي الله أو للأئمة المعصومين الله هي من ألفاظ المعصومين الله وقد أمرنا بالمواظبة على قراءتها والتدبر في معانيها لنركز على المعارف في هذه الزيارات لأنها عبارة عن دورة عقائدية مركزة يعلمها أهل البيت الله الله ومنين كي يكونوا على علم ووعي علمي من هذه الدروس فهي نور وهداية ورشاد وليست مجرد كلهات تقرأها أمام قبر المعصوم المله.

فأن العملة الصعبة في الآخرة هي المعرفة كما في الحديث النبوي المعرفة بذر المشاهدة، ولابد أن يكون لدينا رصيد مخزون في القبر وفي البرزخ وفي الآخرة، والمخزون هو عبارة عن هذه المعرفة الحقة ﴿ يَرْفَعِ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ ﴾ (١٠).

(١) سورة المجادلة: الآية ١١.

# معرفة الأئمة مرتبط بمعرفة النبي

ومن أعظم الهدايا المهداة من الأئمة المهدالة على المؤمنين هي مضمون هذه الزيارات فإنها جوهرة وذخيرة أدبية معرفية باقية، ولكن بمعرفة معانيها بشرط من زاره عارفاً بحقه ـ كما في أكثر الروايات -، وليس جاهلاً أو لاهياً أو غافلاً.

إذن يجب علينا أن نحتفي بهذه الزيارات، ومن ضمن تلك الزيارات التي يحتفي بها هي زيارة النبي الله التي الدعاء عن المعصوم «اللهم عرفني رسولك فإنك إن لم تعرفني رسولك لم أعرف حجتك» د.

وهذا يعني أن أي خلل في معرفة النبي عَيَّا سوف يؤدي إلى الخلل في معرفة الإمام على بن أبي طالب الملك وفي معرفة الإمام الحسن الملك والإمام الحسين الملك وبقية الأئمة الأطهار الميتك، وأن كان هناك خلل في وكلما از دادت معرفتنا بالنبي عَيَا إِذادت معرفة الله عَزَّ وَجَلَّ.

<sup>(</sup>١) مصباح المتهجد للطوسي: ١٣٤ ؛ الكافي للكليني ج: ٣٣٧.

# النبي أمين على رسل الله

هناك جملة من زيارات الإمام الحسين الله مصدرة بزيارات النبي الله وتبين مقامات النبي الله السلام على أمين النبي الله السلام على أمين النبي الله السلام على أمين الله على رسله وعزائم أمره الخاتم لما سبق والفاتح لما استقبل والمهيمن على ذلك كله.... (١٠).

وفي هذه الزيارة ليس التعبير والوصف للنبي الله على وحيه بل أمين الله على وحيه بل أمين الله على الرسل، كأن المعنى أن هناك نقابة للأنبياء والمرسلين أو منتدى للوحي - مثلاً - عميد هذه النقابة هو سيد الرسل يَلِين وهذه النقابة ليست نقابة صورية بل هي أعمدة من نور، بمعنى أن كل وحي أوحي إلى الأنبياء يمر هذا الوحي عن طريق رسول الله يَلِين.

وقد أشار جملة من المحققين إلى هذا الأمر وهو أن الأنبياء ينبئون عن سيد الأنبياء أي أنهم أنبياء لخاتم النبيين وسيد الأنبياء هو نبي لله تعالى هذا المعنى اقتبسوه من مدرسة أهل البيت المهالية نظير الحديث النبوي «كنت نبيا وآدم بين الماء والطين».

ونظير ما في قوله تعالى في آل عمران ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّنَ لَمَا آتَيْتُكُم مِّن كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُّصَدِّقٌ لِمَّا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنصُرُنَّهُ قَالَ أَأَقْرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَى وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُّصَدِّقٌ لِمَّا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنصُرُنَّهُ قَالَ أَأَقْرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَى فَرَالسَّاهِدِين ﴾، وهو أن الأنبياء من ذَلِكُمْ إِصْرِي قَالُواْ أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُواْ وَأَنَا مَعَكُم مِّنَ الشَّاهِدِين ﴾، وهو أن الأنبياء من

<sup>(</sup>١) الوافي للكاشاني ج ١٤ : ١٤٩ ؛ الكافي الكليني ج ٤: ٥٧٢ ؛ كامل الزيارات لأبن قولويه : ٣٦٨.

النبي آدم الله عَزَّ وَجَلَّ فإن الرسالة والرسول تعني مأمورية ومهمة خطيرة، ومن الواضح أن عدد عن الله عَزَّ وَجَلَّ فإن الرسالة والرسول تعني مأمورية ومهمة خطيرة، ومن الواضح أن عدد الأنبياء (١٢٤) ألف بعضهم فقط كان مرسلاً وكانت لديه رسالة معينة وليس كلهم، ولذلك نقرأ في زيارة الرسول: «اشهد أنك قد بلغت رسالات ربك» (١٠٠٠. كما في قوله تعالى ﴿ اللَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَالاً تِ اللهُ وَكَفْشُوْنَهُ وَلاَ يَخْشَوْنَ أَحَدًا إِلاَّ الله الله (١٠٠٠).

فالنبي عَيْلًا لم يرسل برسالة واحدة بل برسالات عديدة، نعم النبي عَيْلًا ولد قبل عام الفيل فلم يكن موجوداً في زمان النبي إبراهيم المنها أو موسى المنها أو عيسى المنها فمن أين كان رسول في زمانهم؟!.

نعم هو رسول ولكن ليس ببدنه الشريف بل بنوره وروحه الطاهرة فإن شخصية الرسول من وكذلك الرسل ليست هي مبنى وجودي ذات طبقة واحدة بل ذو طبقات، ففي الحديث «خلق الله الأرواح قبل الأجساد بألفي عام...» ".

فالبدن في رحم الأم شيء والروح شيء أخر كما يقول أمير المؤمنين: وليكن من أبناء الآخرة فمنها قدم وإليها ينقلب<sup>(1)</sup>.

### الفرق بين البدن والروح:

وعندما نقول أن النبي عَلَيْ وسيط فليس ببدنه الشريف بل بنوره المقدس، ولهذا يصف الباري تعالى طبقة من وجود النبي عَلَيْ أنه هو ذلك النور، كقوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا

<sup>(</sup>١) مصباح المتهجد للطوسي: ٧٠٩؛ الكافي للكليني ج ٤: ٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب: الآية ٣٩.

<sup>(</sup>٣) بحار الانوار ج٧٠٣٥٧ ؛ كنز العمال للمتقى الهندي ج٦ : ١٦٣ ؛ تفسير الرازي ج٤٧٠٧٤.

<sup>(</sup>٤) عيون الحكم والمواعظ للواسطى: ٣٥٩.

إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلاَ الإِيهَانُ وَلَكِن جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِي بِهِ مَنْ نَّشَاء مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيم ﴾ ‹‹›.

ومن جانب آخر قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ الْغُرْبِيِّ إِذْ قَضَيْنَا إِلَى مُوسَى الأَمْرَ وَمَا كُنتَ مِنَ الشَّاهِدِين ﴾ ".

وهناك موارد عديدة خاطب القرآن الكريم فيها النبي عَيِّلاً بـ (ما كنت).

فهل هذا الخطاب كان للبدن أم للروح ؟!.

مع أن هناك موارد أخرى في القرآن الكريم يخاطب النبي عَلَيْ بالشاهد: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَوُّلاء شَهِيدًا ﴾ ".

فكيف يكون على شاهداً على كل هذه الأمم من آدم إلى يومنا وهو لم يعش مع تلك الأمم السابقة بجسده؟! فلا بد أن يكون مهيمناً بنوره المقدس على فهل يمكن للشهيد أن يشهد من دون أن يكون له حضور علمي في ساحة الحدث وليس المدار على الحضور الجسدي الجسمي إذ قد يحضر شخص بجسده ولا يحصل له علم للغفلة، بل لابد أن يكون علمه حاضر ولكن ليس ببدنه بل بنوره على الله .

وهذا ما يشير إليه حديث يقول: كنت نبياً وآدم بين الماء والطين (١٠).

<sup>(</sup>١) سورة القصص: الآية ٤٤.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: الآية ٤١.

<sup>(</sup>٤) روضة المتقين للمجلسي ج ١ : ٣١٠؛ فتاوي السبكي ج ١ : ٣٨؛ المستدرك للحاكم النيسابوري ج ٢: ٣٠٩.

فالعقل حضوره يغاير حضور البدن، فإن حالات البدن غير حالات العقل، فالعقل لا يجوع ولا يُخاف بل البدن، والعقل لا يمكن الوصول إليه حتى بالسلاح النووي، فهل يستطع السلاح النووي أن يبيد العقل كلا، بل أكثر ما يستطيعه أن يفجر البدن والمخ الذي هو آلة العقل لا نفس ذات العقل. إذن العقل موجود في مقام صدق عند مليك مقتدر، لأن عالم العقل عالم أخر غير العوالم الأخرى.

وإذا أردنا أن نتعرف ونفهم سيد الأنبياء عَلَيْ أو سيد الأوصياء هَمَّكُ أو بقية الأئمة هَمَّكُ فمن الخطأ أن نركز على أبدانهم فقط، وإن كانت أبدانهم عظيمة وشريفة ومطهرة وطاهرة ولكن أرواحهم لها شؤون أخرى أعظم وأخطر.

### البطاقة الشخصية لسيد الأنبياء عَلَيْهُ:

ولو نلاحظ القرآن الكريم كيف يصف لنا البطاقة الشخصية لسيد الأنبياء على حيث يقول تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّ مُلْكُمْ يُوحَى إِلِيَّ ﴾ ((). والوحي المستمر يعني علم الله الأزلي، فإنه لم يصفه تعالى بأنه نفس أو جسم أو روح بل فوق كل هذا يوحى إليه على ولذلك وصفه الباري تعالى في موضع آخر بأن تمام درجات النبي على كتلة وحيانية ﴿ مَا ضَلَ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى \* وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمُوَى \* إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَى ﴾ (().

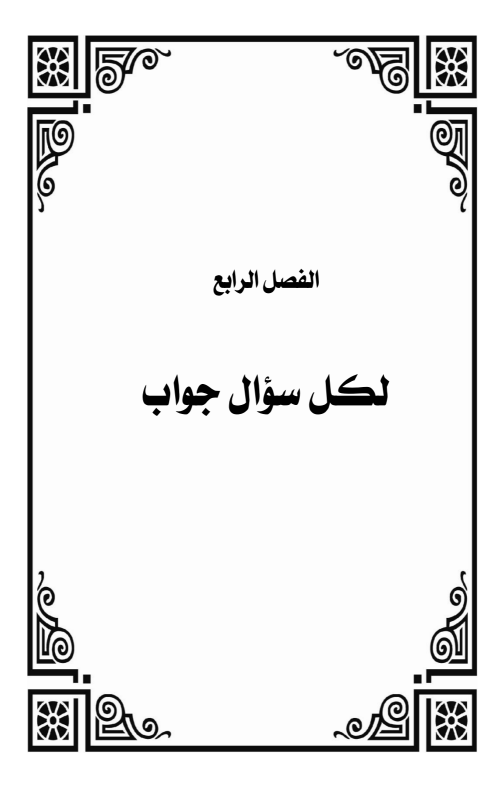
فإن الضمير (هو) يعود إلى النبي الله وهذا يعني أن النبي الله كتلة وحيانية قيامه، قعوده، حله، ترحاله، سيرته، جلسته، كلها وحي، والوحي لم ولا ولن ينقطع عنه أبداً بل وحي

<sup>(</sup>١)سورة الكهف: الآية ١١٠.

<sup>(</sup>٢)سورة النجم: الآية ١-٣.

النبي أمين على رسل الله.....

مستمر لأنه وحي يوحى. وهذا أعظم وصف لحقيقة ذات النبي عَلَيْهَ.



# عالم الأرواح

المحاور: هل أنَّ الذهن جزء منفصل من الجسد؟ بمعنى هل أنَّ الفكر أو الذهن من خواص الجسد أو من خواص الروح؟.

الشيخ السند: الذهن والفكر من قوى الروح وله آليات بدنية.

المحاور: هل أنَّ الروح مخلوقة قبل الجسد أم الجسد قبل الروح؟ ما رأي المذهب؟ وهل يختلف مع رأي الفلاسفة وعلماء الكلام؟ وإنْ كان الجواب هو الجسد ... فهاذا يكون الكلام حول عالم الذر؟.

الشيخ السند: وَرَدَ فِي الأحاديث الشريفة: «إنَّ الله تعالى خلق الأرواح قبل الأجسام بألفي عام» نه وقد ذهب إلى ذلك الفلاسفة الإشراقيّون وذهب إلى ذلك الحكيم ملا صدرا، لكن بتأويل من الملا صدرا وبتفسير وجود الأرواح الجزئية في عالم العقول بوجود المعلول في كمال علّته، وأمَّا عالم الذر فيشير إليه قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتَ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَى ﴾ ن .

<sup>(</sup>١) الكافي، ج١، ص١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: الآية ١٧٢.

وهو لا يتوقّف على قبلية أحد القسمين؛ لأنّه يمكن انطباقه على نشأة الأجساد الحيّة بالروح وإنْ نطف بني آدم في صلب ظهر آدم بهندسة وراثة الجينات مثلاً أو غيرها من المحتملات والنظريات البيولوجية التي لم يحطّ بها الفلاسفة والبشر بعد بها، وأنّها لها نحو حياة حيوانية تودع فيها الفطرة التوحيدية.

### معرفة النفس:

المحاور: ما هي ملامح أو علامات الرؤية الشاملة للنفس (أي متى يمكن للإنسان أنْ يقول إنَّ لديه رؤية شاملة حول نفسه)؟.

الشيخ السند: قدْ وَرَدَ فِي القرآن الكريم ﴿ نَسُوا اللّهَ فَأَنسَاهُمْ أَنفُسَهُمْ ﴾ أي أنَّ: «من عرف نفسه فقد عرف ربه» ومعرفة النفس لا تتيسَّر إلّا بتهذيب النفس وتزكيتها وتطهيرها من رذائل الأخلاق الذي هو الجهاد الأكبر كها في الحديث النبوي ثم تحليتها بالعلوم النافعة، وباب أبواب رياضة النفس مراقبتها وهو المُعبَّر عنه بالمحاسبة ولكن يقظة برج المراقبة في الإنسان يطلعه على كثير من زوايا وبيوتات قوى النفس، كها أنَّ كثرة قراءة الكتب الأخلاقية يطلع الفرد على كثير من الأمراض النفسانية وطريقة علاجها، ولا سيّها مراجعة أحاديث النبي سَلِيُ وأهل بيته المَهِ على مثل كتاب العشرة في كتاب الكافي وباب العشرة وجهاد النفس في كتاب الوسائل للحرّ العاملي وغيرها من الكتب. هذا بعد تقيّد الفرد وجهاد النفس في كتاب الوسائل للحرّ العاملي وغيرها من الكتب. هذا بعد تقيّد الفرد بالحلال وتجنّب الحرام والمعاصي.

<sup>(</sup>١) سورة الحشر: الآية ١٩.

<sup>(</sup>٢) البحارج ٢ ص ٣٢ باب ٩ ح ٢٢؛ تفسير الآلوسي ج ١ ص ١٤٨.

وقالوا: إنَّ في النفس مفاتيح لكنوز كثيرة وطاقات وقدرات خارقة لا تظهر إلّا بمخالفة الهوى والشهوة والغضب والرذائل: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّاهَا \* وَقَدْ خَابَ مَن دَسًاهَا ﴾ ''.

المحاور: ما هو الحدّ الأدنى للكمال الإنساني؟

الشيخ السند: الحدّ الأدنى للكمال الإنساني أنْ يعرف أصول دينه بنحو الإجمال ويلتزم في عمله بالأحكام الشرعية في الفروع وينتهج في صفاته الآداب الشرعية.

المحاور: ما هي العلامات التي يتعرف من خلالها الإنسان أنَّه خطى خطوة نحو الحق (جَلَّ وَعَلا)؟.

الشيخ السند: من أهم علامات الخطى نحوه تعالى هو أنْ يعرف الحقّ والحقائق في مسائل العقيدة أكثر فأكثر، وفي جانب العمل يقلع عن السوء ويتلبَّس بالتقوى أكثر فأكثر.

المحاور: ما الفرق بين الروح والنفس البشرية؟

الشيخ السند: الروح والنفس قدْ يطلق ويستعمل كل منها بمعنى وفي موضع الآخر وفي كثير من الموارد كما في الآيات والروايات يستعملان بمعنى متغاير، فالنفس تطلق على ذات الإنسان ما دامت متعلقة بالبدن بخلاف الروح فإنّها أعمّ من فترة حياة البدن ومماته، كما أنّ الروح تطلق على الأرواح الكلية غير المتعلقة بالمادة والأبدان بخلاف النفس، وإنْ كان الفلاسفة قدْ يمزجون في الاستعمال في هذا المقام، كما أنّ النفس تبيّن الجانب التعلقي من ذات الإنسان بالبدن بخلاف الروح فإنّها تبيّن جانب الاستقلال في تذوّت ذات الإنسان

<sup>(</sup>١) سورة الشمس: الآيتان ٩ ـ ١٠.

بعيداً عن البدن، كما أنَّ الروح تطلق على المخلوق والمبدع من عالم الملكوت وعالم الأمر الذي يعُبَّر عنه الفلاسفة بعالم العقل بخلاف النفس فإنَّما بلحاظ الجانب التعلقي بالبدن والمادة.

وبعبارة أُخرى: إنَّ الروح تبيِّن جانب الهيمنة والسعة ي الذات الملكوتية بخلاف النفس فإنَّها تبين جانب الضيق والجزئية في الذوات.

المحاور: هل يجوز القول بأنَّ الناس فئتان، فئة محبوبة من الناس حتَّى لو لم تعمل خيراً وفئة غير محبوبة من الناس حتَّى لو عملت جميع الأعمال الصالحة؟.

الشيخ السند: الاعتقاد الحق من أعظم الأعمال وبقية الروع هي دونه في المرتبة، والسبب في ذلك: أنَّ الاعتقاد لا محالة يجنِّد صاحب الاعتقاد في السلوك العملي والسياسي والاجتماعي في تيار جماعة الحقّ والهدى وإنْ كان الفرد الذي يعتقد الحقّ قدْ يكون مرتكباً للمعاصى الفردية فيها بينه وبين باريه تعالى ولكنه يطيعه في أحب الأشياء له.

#### الفِرق والأديان:

المحاور: ما هو الدليل العقلي على لزوم التمسُّك بالدين الإسلامي ورفض بقية الأدبان؟.

الشيخ السند: أمَّا الدليل العقلي المجرد البحث المحض فهو لا يقضي إلَّا بضرورة الحاجة إلى الدين الإلهي وأنَّ البشر والعقل المحدود محتاج في الهداية إلى الكمالات التامَّة العديدة على كل الأصعدة إلى عناية رب الخليقة.

نعم، الدليل العقلي المركَّب من مقدمات حسِّية أو نقلية قطعية قائم على لزوم التمسُّك بدين الإسلام وانحصار النجاة به، ويمكن تقريبه بِعِدَّةِ صياغات نشير إلى كيفيتها بنحو

عالم الأرواح......

الإشارة والتفصيل فيها لا يخفى على لسائل إنْ شاء الله تعالى:

وقد وصف القرآن الكريم بأنّه مهيمن على الكتب السهاوية المتقدِّمة ومصدِّقاً لا وأنّه فيه تبيان كل شيء بخلاف التوراة وغيرها فإنّه فيها بيان من كل شيء لا كل شيء، وأنّ القرآن ما من غائبة في السهاوات والأرض إلّا مستطرة في كتاب مبين وهو حقيقة القرآن العلوية للقرآن النازل في ليلة مباركة كها في سورة الدخان، وكذا ﴿ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلاّ يَعْلَمُهَا وَلا حَبَّةٍ فِي ظُلُهَاتِ الأَرْضِ وَلا رَطْبٍ وَلا يَابِسٍ إِلاّ فِي كِتَابٍ مُّبِين ﴾ مما يدلُّ على سعة وإحاطة شمول القرآن لكلِّ شيء في كل مكان وزمان وظرف متغيِّر، وظرف متغيِّر، مما يلزمه عقلاً تعينه ككتاب هادية ورشاد.

وكذلك ما روي عند الفريقين من أنَّ: «حلال مُحمَّديَكِ حلال إلى يوم القيامة وحرامه عَلَيْ حرام إلى يوم القيامة» "، وقوله عَلَيْ : «إنَّما بعثت لأُتم مكارم الأخلاق» "، مما يلزمه عقلاً أنَّ تمام كمال المكارم بهذا الدين، وغيرها من الشواهد النقلية القطعية التي لا

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية ٨٥.

<sup>(</sup>٢) كنزل العمال، للمتقى الهندي، ج١، ص٢٠، ح١٠٠٩.

<sup>(</sup>٣) الوسائل، ج٠٣، ص١٩٦.

<sup>(</sup>٤) البحار، ج١٦، ص٢١٠.

تحصى عدداً الدالَّة على ذلك الملازمة عقلاً للحصر بعد ثبوت حقّانية الدين كأمر مفروغ عنه في المرتبة السابقة.

الثاني: وجوه إعجاز القرآن التي تصل إلى ما يذرف على العشرة مناهج وقد يوصلها البعض إلى الأكثر من ذلك، منها العلوم والمعارف المختلفة في القرآن، سواء في المعرفة العامّة الكونية كالتوحيد ونحوه أو في القانون للنظام الاجتهاعي والفردي وأصول تلك القوانين أو العلوم المرتبطة بالطبيعة ونحوها أو العلوم الإنسانية المرتبطة بالأخلاق وعلم النفس والاجتهاع والعلوم الروحية، وكذلك العلوم الرياضية والفلكية وغيرها أقسام العلوم وإنْ كان تركيز القرآن للأصلي في الدرجة الأولى هو على كونه كتاب هداية وفلاح وصلاح للإنسانية.

وبعبارة أُخرى: إنَّ أحكام ومعارف الدين الإسلامي تنتدب التحدي للبشرية في وجود أي خلل فيها تعرضه كنظام هداية، شريطة أنْ تدرس معطيات الدين وتحاكم على أسس وأصول علمية وتخصصية وقطعية.

وهذا الوجه حاصر عقلاً طريق النجاة به دون بقية الأديان لتخصصه وتميزه بذلك دونها، فضلاً عن مناهج الإعجاز الأُخرى الملازمة لكمال القرآن المجيد الملازم للحصر فيه ميزة دون بقية الكتب السماوية.

الثالث: تغطية أقوال وسيرة الرسول على والمعصومين المها لكل مستجدات ومتغيرات الأزمنة شريطة أنْ تدرس على الأصول المشار إليها سابقاً الملازم عقلاً لتعيين هذا الدين للبغاة.

الرابع: الوعد الإلهي بإظهار هذا الدين على كافّة أرجاء الكرة الأرضية ولم يتحقق هذا الوعد الإلهي على يدّ أحد من بعد رسول الله عَلَيْ بعد أنْ زويت قيادة النظام الاجتماعي السياسي للمسلمين عن أهل البيت المهللا عما يلزم عقلاً كون هذا الدين هو الأكمل والأمثل للسؤدد كمنهاج للبشرية.

وهناك وجوه عديدة لا يسع المقام ذكرها هنا ولابدَّ من الالتفات إلى أنَّ الأنبياء والرُّسل كلهم بعثوا بدين واحد هو الإسلام وإنَّما اختلفت شرايعهم وإنَّما اتباع الأنبياء السابقين حرَّفوا دين الإسلام لدى أنبيائهم إلى اليهودية والنصرانية والمجوسية ونحوها.

#### عالم الذر:

المحاور: بعد أنْ ذكرتم أنَّ القرآن يصرِّح أو يذكر بوضوح بأنَّ للإنسان نشآت أُخرى قبل هذهِ نشأة الدنيا.

هنا كل سؤال يتبادر كثيراً إلى الأذهان، وهو لماذا لا نتذكر نحن الآن؟ . فعندما نسأل أي شخص هل تتذكر عالم الأنوار يقول لك لا. هل تتذكر عالم الذر يقول لا فما سرّ ذلك؟ الشَّيْخ السَّنك: إنَّ التذكر أو النسيان، والعلم وعدم العلم في الواقع يقع على أنهاط في طبيعة مراتب روح الإنسان وذات الإنسان، وهذا النفس صادق لو أردنا التذكّر بنحو الذاكرة التفصيلية لما استودعناه من ذاكرة مشاهد وحوادث مرَّت علينا في دار الدنيا.

المحاور: نعم، التذكر لتلك العوالم ليسَ بهذا النمط التفصيلي و لا نجده من أنفسها. المحاور: لماذا لأنَّ القوانين تختلف؟

الشَّيْخ السَّنَد: نعم، نحن في صدد الخوض في ذلك، الآن مثلاً ما مرَّ بنا أمس، ما مرَّ

بنا في الطفولة، ما مرَّ بنا في المراهقة، ما مرَّ بنا في ريعان الشباب، ما مرَّ بنا في الكهولة إلى أنْ يشيخ الإنسان ربها يستطيع أنْ يستعرض ذلك تفصيلاً بأصواته بصوره المتحركة المتايزة في ذاكرته بحسب قوة الحافظة والذاكرة وضعفها، لكن هذا باعتبار أنَّ طبيعة تلقى الإنسان لتلك المشاهد كانت بهذا النمط من التفاصيل، وأمَّا لو تلقى الإنسان معلومات لا بهذا النمط من الضخّ والتعبئة والتزريق، مثلاً بعض الأحاسيس من الحب والبغض والنفرة وما شابه ذلك، طبيعة تذكر الإنسان لها تختلف عن ما يصدر من أفعال الجسم من المشاهد الحسية، بينها المشاهد غير الحسّية ذات نمط آخر فيه إيهام آخر وفيه إدغال في الإجمال أكثر وما شابه ذلك، وبالتالي أنهاط التذكر تختلف عند الإنسان وهذا لابدَّ أنْ نأخذ فيه بشيء من التفصيل وشرح البيان إنْ شاء الله، وجواب إجمالي آخر، أنَّ الإنسان يتعرَّض لنفس الموقف والحالة فيها بعد من عوالم بلحاظ هذا العالم الدنيوي، وإنّ هذا التذكر ليسَ بنحو تفصيلي كما يشير إليه القرآن الكريم، حتّى في عالم الآخرة عندما يبعث الناس يساءلون: ﴿ كَمْ لَبِثْتُمْ قَالُوا لَبِثْنَا يَوْمًا أَقْ بَعْضَ يَوْمٍ ﴾ " مما يدلِّل على أنَّ الإنسان رغم مروره بعالم البرزخ وما لاقاه من روح وريحان أو ـ لا سامح الله ـ نزل من جحيم وما شابه ذلك، ومع ذلك تراه إنَّه عندما يبعث يوم القيامة أو يبعث في الرجعة لا يتذكر الإنسان ما مرَّ عليه، كما تشير إليه جملة من الآيات القرآنية التي هي ما قبل نشأة المعاد نشاة الرجعة حسب ما أرشدنا إلى هذهِ الحقائق القرآنية أهل البيت في رواياتهم.

<sup>(</sup>١) سورة الكهف: الآية ١٩.

## النسيان في العوالم

المحاور: إذاً هذا الأمر لا يختص بعالم الدنيا فقط يعني حتّى في القيامة هنالك قد يكون نسيان لما قبله من عالم البرزخ؟

الشَّيْخ السَّند: بالضبط إنَّ الإنسان عندما تمرّ به مرحلة انتقال من نشأة إلى نشآت أخرى، في النشآت الأُخرى يغيب عن محضره ومشهده تفاصيل ما مرَّ به من مشاهد سابقة. فسبب ذلك أنَّ نفسه تنشد إلى حاضرها الراهن في تلك النشأة التي تبعث فيها، فبالتالي لا تكون على إحاطة ويقظة ونباهة وتذكر تام لما مرَّ بها في نشآت سابقة، بلُ وهذا الحال نشاهده في يومياتنا نحن في عالم المنام والرؤى، ربها نشاهد سيل من المعلومات، سيل من الأفكار، سيل من الأمور ومن المطالب، ولكن عندما نبعث في اليقظة مستيقظين من النوم نشاهد إننا قدْ عشنا حالة من إجمال عها مرَّ بنا سابقاً، مع أنَّ تلك الأمور مرَّت علينا بنحو التفصيل ربها أريناها واطلعنا وأشهدنا عليها، وربها إذا تمرّ علينا في اليقظة نتذكر أنَّ هذا الذي كنّا نعهد من قبل وربها ننسى من أين عهدناه ومن أين شاهدناه، وربها يحصل لنا التذكُّر أنَّه شاهدنا جملة من رؤى هي تنبئنا وتطلعنا على الحدث قبل وقوعه فإذاً هذه حالات.

المحاور: عفواً يعني هو في الواقع نسيان ليسَ كاملاً، أصل الحقيقة تبقى موجودة في النفس.

الشَّيْخ السَّنَد: لا ريب، وإنَّما نمط التذكر يختلف.

المحاور: علماء الأخلاق وعلماء النفس يقولون بأنَّ النسيان حتَّى في هذهِ الحياة الدنيا هو رحمة، رحمة للإنسان يعني فيها آثار إيجابية. فما هو تعليلكم؟

الشَّيْخ السَّنَد: باعتبار أنَّ القوة النازلة في النفس تتصدع ويتوزَّع عليها التدبير لو حاولت أنْ تلمَّ بكل هذهِ المعلومات وهذهِ الأمور.

المحاور: إذن بالنسبة لنسيان ما في العوالم السابقة فيها هذا الجانب من الفائدة أيضاً؟.

الشَّيْخ السَّنَد: في الصفحة الحاضرة في ذهن الإنسان التي هي تدير قواه وأعضاء بدنه وما شابه ذلك، يعني ليست لها قابلية للإلمام بشكل دفعي بالمعلومات الهائلة وعلى ضوئها تنظم عزائمها وإرادتها، فلابدَّ من قوى أُخرى في النفس تستودع، وتكون مستودعاً لتلك المعلومات وتزقّ إلى ما دونها من قوى النفس بها يناسب ويروي لها تدبيرها بشكل حكيم تام.

المحاور: هل يمكن القول في عبارة جامعة، بأنْ لولا هذا النسيان لما في العوالم السابقة لاختلَّت حياة الإنسان في هذا العالم؟.

الشَّيْخ السَّنَد: نعم، بالنسبة إلى التدبير التفصيلي النازل في الإنسان وأعود إلى توضيح التذكُّر بلحاظ المحور الأوَّل، هناك مثلاً تطرح نظريات في الحكمة هي في الواقع أنواع من القراءة لروايات وآيات واردة في الكتاب والسنة، وهي أنَّه هل العلم حقيقته اكتساب أو استذكار؟ القرآن الكريم يشير إلى ظاهرة وهي أنَّ العلم تذكر، وإنَّ الأنبياء بعثوا مذكرين.

وفي نهج البلاغة أنَّ هدف بعثة الأنبياء هو «ليستأدوهم ميثاق فطرته ويذكروهم منسي نعمته، ويحتجوا عليهم بالتبليغ ويثيروا لهم دفائن العقول ...»، ومن هنا يتّضح أنَّ العلم هو

عبارة عن التذكُّر هذهِ النظرية أو هذهِ المقولة المعرفية كيف يمكن تصورها؟.

إنَّ المنطق الذي يطرحه القرآن الكريم والحقيقة المعرفية في جملة من الآيات والروايات الواردة عنهم المَهَلِكُ أنَّ دور الأنبياء أنَّهم يوقضون ويوجدون في الإنسان أهم علم بأهم معلوم وهو توحيد الله والإيمان بالبارى والإيمان بالمعاد والإيمان بالأنبياء والمرسلين والأئمة وما شابه ذلك من العقائد الأصلية وأركان المعرفة، تشير الآيات الكريمة إلى أنَّ هذا هو نوع من التفكير ليذكرهم منسيّ نعمته وخلقته وميثاقه وشروطه التي شرطها على الذوات الإنسانية، هذا في الواقع يمكن أنْ نتصوره ونلمسه كما عبّر وذهب إلى ذلك جملة من الحكماء، منهم أفلاطون الحكيم أنَّ الإنسان عندما يبحث عن دليل معيَّن أو يريد أنْ ينقِّب عن مجهول معيِّن من المجهو لات، يعبِّر في علم المنطق حركة الفكر من المجهول إلى المعلوم أو إلى المجهول ثم إلى المعلوم ثم مرَّة ثانية إلى المجهول ليكشف النقاب عن الغموض وإجمال في المجهول ويصير معلوماً وبالتالي تكتشف النتيجة، المقصود أنَّه لابدَّ من مناسبة بين المجهول الذي يراد كشف النقاب عن ظلمانية الجهل به لدى الإنسان حوله مع المعلوم إذا هناك رأس مال من المعلومات بتوسطها يستطيع الإنسان أنْ يكشف النقاب عن المجهو لات، وهذا يستدعي أنَّ هناك مناسبة ذاتية بين المجهولات والمعلومات، بالتعبير طبعاً المنطقى يُقال أنَّه أوسط وأكبر وأصغر وأنَّ الأوسط هو واسطة، مثلاً كل إنسان ناطق، وكل ناطق مدرك فكل إنسان مدرك، النتيجة وصلنا إليها عبر توسّط واسطة هي تخلق أو واجدة للمناسبة بين المجهول المعلوم، الواسطة مثلاً هي في مثالنا الذي مرَّ بنا يكون الإنسان ناطق فبالتالي هناك مناسبة لابدَّ أنْ تكون ذاتية وليست هناك بينونة تامَّة بين المجهول والمعلوم وإلَّا لكان حركة الفكر من المعلوم إلى المجهول، أو من المجهول إلى المعلوم في حركة الدورتين عبثاً، إذْ لا يتمكَّن من

الوصول إلى استنتاج النتيجة بعد فرض البينونة ليستنتج النتيجة وينقب ويفصح ويسير ساعياً لوصول النتيجة لكانت تلك حركة سدى وعبث، فلابد إذاً من مناسبة ذاتية، فالمناسبة الذاتية تدلّل على أنَّ كل المجهولات في الواقع مكدَّسة بنحو علمي في المعلومات الأولى مثلاً من باب المثال.

#### المحاور: يعنى تقصدون البديهيات؟

الشّيخ السّند: البديهيات سواءاً كانت تصورات أو تصديقيات مثلاً قضية التناقض، نحن نستعمل التناقض واستحالة التناقض في جملة الاستدلالات والتصديقات الاولية إلى نهاية التصديقات المترامية اللامتناهية، مما يدلّل على أنّ هذه المعلومات ارتباطها بالتناقض ارتباط تكديسي، وكبس معلوماتي، حاشد في نفس معلومة القضية الأولى وهي استحالة التناقض، أو مثلاً الشيء والموجود معنى بديهي ومن بديهي التصورات أنّ الشيء موجود، أو إذا كان موجوداً يعين ليسَ معدوماً أنّه موجود أو غير موجود فنفس معنى الموجود كمعلومة وتصور بديهي له مناسبة ذاتية مع كل أفراد الموجد.

بعبارة أُخرى: إذاً بين أفراد المعلومات المجهولة في التفاصيل وأفراد أفرادها وإلى مشجرات هرمية لا متناهية في المعلومات، ترجع إلى أس مخروطي في المعلومات تصوراً أو تصديقاً تكون أفراد تلك المعلومة الأولى وبالتالي هي موجودة في المعلومة الأولى الكلية هو نوع من التذكر، إذنْ فبالتالي لو لم يكن يعلم الإنسان بهذه المجهولات بنحو علم سابق ولو إجمالي لما استطاع أنْ يكتسب معرفة تفصيلية جديدة هذه المعرفة الجديدة هي نوع من التذكر وهو التفتق لما كان يعلم به الإنسان وهو نوع اكتساب بمعنى اكتساب للعلم بأحوال تفاصيل جزئيات التطبيقية للمعلومة الكلية التي لها طبقات من المصاديق فهو نوع من الاكتساب جزئيات التطبيقية للمعلومة الكلية التي لها طبقات من المصاديق فهو نوع من الاكتساب

وهو نوع من التذكُّر، تذكّر باعتبار نفس هذهِ المعلومة الموجودة وفي كبدها موجودة كل هذهِ الركان من المعلومات للمجهولات ولكن الإنسان لم يفتقها. إذنْ ذات الإنسانية بحسب طبقات قواها ووجودها السابق هو بالتالي الذي أهلها لأنْ تكتسب مثل هذهِ الكمالات العملية أو العملية في لاحق نشآتها.

المحاور: فيما يرتبط بالعوالم التي مرَّ بها الوجود الإنساني إنْ صحَّ التعبير قبل أنْ يصل أو يولد في هذهِ الحياة الدنيا، أنتم بيَّتم مجموعة من الأدلة القرآنية على وجود هذهِ العوالم، وأنَّ الحياة الدنيا ليسَ هي بداية حياة الإنسان في الواقع حسب الرؤية القرآنية.

سؤالنا هو عن الخصائص المشتركة والمشتركات بين هذهِ العوالم فيها يرتبط بوجود الإنسان فيها؟.

الشَّيْخ السَّند: يشير القرآن الكريم إلى أنَّ مرور الإنسان بتلك العوالم وتنشأته في تلك العوالم، لها كبير التأثير والدخالة والتأثير في خيارات الإنسان المطروحة في إرادته ومسيرته وعاقبته في هذه الدار وهي دار الدنيا، فحيث يقول تعالى بالنسبة إلى عالم الذر: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتَ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَى ﴾ ﴿ إلى أَن تتابع الآية تفيد أنَّ هذا النوع من الأشهاد هو نوع من النمط الذي جرى وحدث في ذلك العالم، لأجل أنْ يحدث في الإنسان تذكرة و دعامة علمية بنيوية مركوزة في فطرته و ذاكرته و في هذه الدار.

المحاور: فيها يرتبط بهذهِ العلاقة يعني هناك علاقة بين كل عالم والعوالم الأُخرى التي مرَّ

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية ١٧٢.

بها الإنسان؟.

الشَّيْخ السَّنَد: لا ريب، فإنَّ الآيات تشير إلى أنَّ هذهِ المعدات التي أو جدت وجهز بها ذات الإنسان، هي مؤثرة شديدة التأثير في استعداده لتقبل هذا الامتحان والنجاح والتغلُّب على عقبات وشدائد ومكابدة الامتحان في دار الدنيا، ولا سيما امتحان الإيمان والمعرفة والإدراك فمثلاً في الآية الأُخرى ﴿ هَلْ أَتَّى عَلَى الإِنسَانِ حِينٌ مِّنَ الدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْئًا مَّذْكُورًا ﴾ تشير إلى مراتب، ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الإِنسَانَ مِن نُّطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَّبْتَلِيهِ ﴾ فقد ذكر المفسرون في رويات أهل البيت إنَّه وشج على فطر وغرائز وتلقينات علمية يدركها ﴿ أَمْشَاجٍ نَّبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا بَصِيرًا \* إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ ‹‹ثم تشير إلى أنَّه قبل مجيء الإنسان في دار الدنيا قد أغرز وجهّز في ذاته بقوة إدراكية ومعارف معينة يتأهل ويستعد بها بالخوض في غمار الامتحان في هذهِ الدار، ومن ثم وَرَدَ في روايات الفريقين وبل في الآيات الكريمة ﴿فَذَكِّرْ إِنَّهَا أَنتَ مُذَكِّر ﴾ "وكما يقول أمير المؤمنين الله: «وواتر إليهم أنبيائه، ليستأدوهم ميثاق فطرته، ويذكروهم منسى نعمته، ويحتجوا عليهم بالتبليغ، ويثيروا لهم دفائن العقول، ويروهم آيات المقدرة، ... "" إذاً خلقت الفطرة وأوثقت وجهّزت وبنيت بمثل هذهِ الرساميل العلمية الإدراكية الموجودة في الفطرة الإدراكية العقلية والعملية لوجود الإنسان.

المحاور: هل يمكن القول بإنه كما هنالك علاقة بين حياة الإنسان في هذهِ الدنيا

<sup>(</sup>١) سورة الإنسان: الآية ٢ ـ ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الغاشية: الآية ٢١.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، ج١: ٧٤.

والعوالم السابقة، هنالك أيضاً علاقة بين حياة الإنسان في هذه الدنيا والعوالم اللاحقة؟.

الشَّيْخ السَّنَد: نعم، كما يشير المفاد القرآني ورؤية القرآن المنبهة والموجدة لهذا الفهم العلمي الحافل لدى البشرية، من أنَّ هناك ترابطاً بين أعمال الإنسان وما سيأتي له في العوالم اللاحقة وسوف يكون في الحقيقة هناك ترابطاً بين ما يأتي به الإنسان ويتجسّم من أعماله في العوالم اللاحقة وبين ما غرز وجهّز به الإنسان وهيأ به في العوالم السابقة وهذا العالم هناك أيضاً ترابط طردي موجود لدى إدراك الذهن.

المحاور: بيَّتم فيما سبق كثيراً من الحقائق القرآنية فيما يرتبط بعوالم قبل عالم الدنيا ووجود الإنسان في تلك العوالم، الآن سؤالنا عن عوالم أو عالم الذر بالخصوص وهو أقرب العوالم على ما يبدو من بعض الآيات القرآنية ما يفهم أنَّه أقرب العوالم إلى عالم الدنيا ما هي خصائص هذا العالم أو ما هي الرؤية القرآنية فيما يرتبط بهذا العالم ووجود الإنسان فيه؟.

الشَّيْخ السَّنَد: الملحوظ من مفاد آية الذر ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ فُرُّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ ﴾ قال ﴿ أَلَسْتَ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَى ﴾ ، ملحوظ فيها أنَّ الآية الكريمة تشير إلى أنَّ هناك نشأة إدراكية سابقة لذات وروح الإنسان مرتبطة نحو ارتباط بعالم المادّة، بعبارة أُخرى عالم الذر ليسَ هو عالم أرواح مجرد عن الأبدان وعن المادّة ولا هو عالم مادّة محض يعين ليسَ هو كالعلقة، وليس هو كالنطفة والمضغة واللحم: ﴿ فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ مَلَ وَاتَ مدركة وأجابوا لا لأنَّ نمط الإجابة بأصوات وألفاظ أو نمط الإجابة هو في من ذوات مدركة وأجابوا لا لأنَّ نمط الإجابة بأصوات وألفاظ أو نمط الإجابة هو في الواقع بتجاوب إدراكي متناسب مع تلك النشأة الإدراكية كما أنَّ الإنسان تمرّ به خواطر أو

معاني في مراتب عقلية في ذهنه فيتجاوب معها وينساق معها بها يتناسب مع تلك المرتبة في قلبه وعقله وباطن روحه.

المقصود أنَّ الآية الكريمة في عالم الذر تشير إلى هذا التنوّع والتعدد، وأنَّ هناك جنبتين في عالم الذر جنبة إلى النشأة الإدراكية وجنبة مرتبطة أيضاً بنحو بعالم المادّة لأنَّ التعبير في الآية الكريمة (من ظهورهم) حيث قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ﴾ مما يدلِّل على أنَّه له جنبة اتصال ونحو اتصال بعالم المادّة، فإذاً ليسَ هو عالماً إدراكياً محضاً وليسَ عالماً روحانياً كما وَرَدَ في الحديث النبوي: «خلق الله الأرواح قبل الأجساد بألفي عام»٬٬ ولا هو جانب إعدادي مادّي محض كما في سلسلة أُخرى من الآيات: ﴿ ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظَامًا فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ لِحُمَّا ثُمَّ أَنشَأْنَاهُ خَلْقًا آخَرَ فَتَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الْحَالِقِين ﴾ "، وحينئذٍ يمكن تصوير تنشأة الإنسان في عالم المادّة وتجسّمه والفلاسفة الإسلاميين وحتّى الإمامية منهم لم يفض ولم يبلور هذا البحث عندهم إذْ نظرية ملا صدرا رغم أنَّها من أرشد النظريات الرائدة الآن على الصعيد الفلسفي حيث أنَّها تؤمن أنَّ روح الإنسان جسمانية الحدوث روحانية البقاء، وإنَّ الروح حادثة بحدوث خلق البدن بينها تشير هذهِ الملفات الإعجازية العلمية الضخمة في القرآن الكريم إلى أنَّ تنشأة عالم الذر هي تنشأة برزخية بين عالم الأرواح وقبل عالم الأبدان.

المحاور: هذهِ قضية مهمة يعني يقابل حياة البرزخ أو عالم البرزخ بعد وفاة الإنسان.

<sup>(</sup>١) البحار، ج٥٨: ١٣٢.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون: الآية ١٤.

الشَّيْخ السَّند: نعم، كما في قوس الصعود كما يقولون أو قوس النزول في قوس المجيء ومسار المجيء ﴿ إِنَّا للهُ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعون ﴾ فمن حيث أفعال ومخلوقات الله تعالى في بدأ مراحل وعوالم الصدور، توجد هناك نشاة في الواقع هي شبيه للبرزخية تمثل عالم الارتباط بين عالم الروح وعالم المادة وهذا نحو في بداية تعلق الروح بالمادة قبل مرحلة النطفة والعلقة والمضغة، وفي الحقيقة الحكيم ملا صدرا فضلاً عمن قبله من الحكماء لم يسلط الضوء إلّا على نشأة الجنين وكيفية ارتباط الروح بالإنسان بمرحلة الأجنة وكينونته جنيناً في بطون الأمهات والأرحام أمّا المراحل السابقة على ذلك ففي نظرية ملا صدرا ليسَ هناك أي تسليط للضوء عليها ولا إشارة لها وإنْ كانت الأبحاث العلمية الحديثة الآن تثبت أنَّ الحيمن ونظام الوراثة والهندسة الوراثية الموجودة في الأصلاب في الواقع لها سبقة زمانية ممتدة بسبق وجود الإنسان في ظهر آدم أبو البشر.

المحاور: يعين هي تقترب في الواقع من منطوق الآية الكريمة وإنَّ الآية القرآنية ليست تسبق الفلاسفة فحسب في هذه الحقيقة العلمية بلْ تسبق أيضاً الأبحاث العلمية الحديثة؟.

الشَّيْخ السَّنَد: نعم، مفاد الآية سابق على نظرية الهندسة الوراثية الحديثة، التي كشف الآن عنها العلم الحديث، حيث تبيَّن أنَّ النظام الوراثي أو أنَّ الحياة بدرجة من الحياة الحيوانية موجودة لدى كل نسل البشر من آدم المراجع إلى يوم القيامة.

المحاور: يعني هذا أيضاً ﴿ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ ﴾ هذا التعبير؟ .

الشَّيْخ السَّنَد: ففي الواقع علم الهندسة الوراثية الآن يصبّ بشكل مركَّز كمحاولة وكقراءة من القراءات الجارية في آية خلق عالم الذر، مما يدلّل على أيّة حال إنَّ هذهِ النشأة

والتنشأة لم يخض غورها الحكماء إلى يومنا هذا.

المحاور: أنتم في الأسئلة السابقة بيَّتم خصوصيات عالم الذر والعوالم الأُخرى التي سبقت الوجود الإنساني أي قبل الحياة الدنيا. والسؤال هو: فيها يربتبط بعالم الذر ألا يمكن أنْ تكون آية أخذ الميثاق تعبيراً رمزياً عن أنَّ فطرة الإنسان خلقت بصورة بحيث تقرّ بالتوحيد دون أنَّ ءتعنى هذهِ الآية الكريمة مرور الإنسان بعالم آخر قبل عالم الدنيا؟.

الشَّيْخ السَّنَد: هذا التقرير في الواقع أفاده العلَّامة الطباطبائي ﴿ فِي تفسير الميزان ١٠٠٠ فأوَّل أو حمل معنى عالم الذر أو عالم الميثاق باعتبار أنَّهما عالمان بلْ لدينا إشارات في الآيات والروايات إلى عوالم متعدِّدة قبل نشأة عالم الدنيا فقرر وبيَّن معنى تلك العوالم بمثل هذا الإطار وهو وإنْ كان فيه جهة من المتانة إلّا أنَّ ذلك لا ينفى بالتدبر والتعمق والتحليل ما وَرَدَ فِي الروايات فإذا كانت الفطرة مدركة للتوحيد فهذهِ الفطرة هي ليست مادّية، هذهِ الفطرة التي هي في كنه كينونتها موجود جوهري مجرَّد وبالتالي هذهِ النشأة ليست كنشأة الأرحام والأصلاب، بل نشأة علمية، ومنه يعلم إنَّ النشآت العلمية ليست هي متأخرة عن النشأة المادّية بل لها في مسير بدأ الخلقة موقع متقدِّم، كما أنَّ لها في مسير بدأ الخلقة موقع متقدِّم، كما أنَّ لها في مسير منتهى الخلقة مرتبة وموقع لاحق، وهذا لا ينفي وجود تقرر نحو من النشأة السابقة التي يؤكِّد عليها القرآن، وإنه لولا غرز الله تعالى في هوية وذات الإنسان مثل هذهِ العلوم وهذهِ الإدراكات لما كان يصل إلى بصيص إبصار تلك المعارف وإلى عوالم الخلقة وتخلق عوالم الخلقة ووصولها إلى معدن العظمة وهو معرفة وإدراك الذات الأحادية

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان، ج٨: ٣١٦.

النسيان في العوالم.....النسيان في العوالم....

السر مدية الإلهية.

المحاور: نعم، بطبيعة الحال بما يستطيعه أو يتحمله الإنسان، باعتبار أنَّ إدراك كنه الذات أمر محال، فيما يرتبط بجوابكم اعتقد أنَّ العلامة السيد الطباطبائي ذكر بأنَّ هناك حدود سبعة عشر رواية صحيحة السند، تصرِّح بوجود عالم الذر، ويمكن أنْ يثمن هذا الكلام أنَّه عندما قال بهذا الرأي إنَّما قال نتيجة العوالم السابقة تكون بصورة بحيث جعلت فطرة الإنسان مقرّة بالتوحيد؟.

الشَّيْخ السَّند: إنَّ تلك التنشئة العلمية التي مرَّ بها وخاضها الإنسان في تلك العوالم، هي التي تؤهله لأنْ يدرك المعلومات في هذه النشأة وهو ما يعرف بنظرية التذكُّر سواء في لسان القرآن الكريم ﴿ إِنَّهَا أَنتَ مُذَكِّر \* لَّسْتَ عَلَيْهِم بِمُسَيْطِر ﴾ ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِللِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّدَّكِر ﴾ ﴿ حيث يؤكِّد بقوة القرآن الكريم في نظرية المعرفة على أنَّها، لها ارتباط بالتذكر، فما يدلِّل على أنَّ مثل هذه المعلومات إذنْ مغروزة، مكدَّسة، مكبسة، في ذات الإنسان بشكل رق تفتق بتوصل الفهم والإدراك، وكذلك ما وَرَدَ في الروايات،، وبالتالي فإذا هذه الذات والهوية المجردة كان لها نحو من التنشئة السابقة.

المحاور: من أين جاء مصطلح عالم الذر وهو غير مذكر في الآية الكريمة؟!، إذْ هو مذكور في الأحاديث الشريفة بهذا التعبير؟.

الشَّيْخ السَّنَد: هذهِ التسمية لعالم الذر منشأها قرآني وثم روائي ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن

<sup>(</sup>١) سورة الغاشية: الآية ٢١ ـ ٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة القمر: الآية ١٧، ٢٢، ٣٢، ٤٠.

بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَتَهُمْ فَن فالذرية الذر إنَّما سميت الذرية بالذرية وإنْ كانت الآن الحالة الاستعمالية في اللغة الأدبية العربية هي بلحاظ المواليد والتنسيل، ولكن في الاصطلاح نفس التعبير بالذر (ذريّتهم) هي المواليد، ولكن بصورة وبهيئة موجودات صغيرة هي كحالة الذر في الهباء، فإذاً أطلق على مادّة أُخرى وأعضاء أُخرى كلمة الذريّة في أصل وضع معناها اللغوي وهو بلحاظ تلك النشأة وإنَّما توسَّع في الاستعمال إلى المواليد من الأرحام والأصلاب، وإلّا هي في الحقيقة ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ ﴾ يطلق بلحاظ الموجود الصغير ذي الكينونة الصغيرة.

المحاور: الكينونة الصغيرة مقارنة بهاذا؟.

الشَّيْخ السَّنَد: الكينونة الموجودة فعلية الآن كها ذكرنا هناك قراءة محتملة بحسب ما في علم نظام الوراثة أو الهندسة الوراثية، من العلوم الحديثة المنظورة الآن ولسنا نحمل مفاد الآية بنحو التعيين والبت عليه ولكنه قراءة محتملة قدْ تذكر في ذيل الآية، ألا وهي إنَّ هذه الجينات التي كانت في صلب آدم كنّا نحن كلنا بنحو جينة حيوانية حيّة بحياة حيوانية وكلنا كنّا في ظهر أبونا آدم، نحو الكروموسومات أو الجينات بنحو من الأنحاء.

المحاور: إذاً هي في الواقع إشارة قدْ تكون إلى عالم الذر المقصود منها، وأنَّه هناك كيفيات معينة من الوجود غير الكيفية المألوفة في الحياة الدنيا.

الشَّيْخ السَّنَد: هذا في بعده المادي، وأمَّا في بعده الشعوري والإدراكي هناك نشأة وتعلق من الروح بتلك الجينات أو تلك الكروموسومات إنْ صحَّ التعبير أو ربها بعد

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية ١٧٢.

وجودي مادّي له بعد في الصغر آخر كان له تعلّق ببعد مجرد إدراكي، كما ثبت الآن عملياً أنَّ الجينات لها درجة من الإدراك والإحساس، ولسنا نحمل معنى الآية بنحو البت عليه ولكن هذه القراءة علمية في العلوم الحديثة احتمال لمعنى الآية، وأيّاً ما كان فالآية تثبت إذنْ للإنسان من جهة بعد المادّي وجود كينوني صغير كالذر للهباء، ومن جهة التنشأة المجردة التي لها نحو إدراك وشعور كما مرّ أنّ هذه قراءة محتملة من علم الهندسة الوراثية.

| مقامات النبوة والنبي |  |
|----------------------|--|
|----------------------|--|

#### مقام المعصوم

المحاور: على ذكركم للمعصومين الميقيل هل أنَّ أئمة أهل البيت الميقيل تسبع حياتهم لتشمل منازل الدنيا ظاهراً والاطلاع على منازل الدنيا والآخرة والبرزخ؟

الشَّيْخ السَّنَد: بالطبع أنَّ المؤمن الذي راعى سلوك التقوى وسلوك اليقين وسلوك الإخلاص يصل إلى درجات من مشاهدات عديدة لشؤون البرزخ، أو بعض شؤون البرزخ أو بعض شؤون الآخرة، فكيف بك بمقامات المعصومين، الحقيقة كل إنسان مؤمن حتّى وإنْ قلت درجة إيهانه وكل بشر وحتّى إنْ انحرف به السبيل إلى سبيل الغي هو في الحقيقة طبيعة جهاز مركب من وجود الإنسان وبناءً وجوده ذو طبقات وذو عوالم، شعر بذلك الإنسان أو غفل عنه، الإنسان بحسب جهازه الوجودي هو موجود ذو نشأة وفي آن واحد، وهو كما يعيش ويدير معيشة دنياه هو الآن في حالة تعايش مع المقام والمنزل البرزخي الذي هو فيه، وكذلك هو في مقام تعايش مع منزل الآخرة، وإنْ لم يشعر به فإذاً حالة التعايش الوجودي مع طبقات وجود الإنسان مع هذه العوالم أمر ثابت للكل وإنَّما الذي يختلف بين المعصومين ولا يقاس بهم أحد غيرهم، أو من هو دون المعصومين وغيرهم هو مشاهدة تلك العوالم وبالطبع إنَّ المعصوم لما أوتي من علم لدني وطهارة وصفاء فائق يشاهد مثل تلك العوالم في مراتب أكثر وتستحضرني رواية رواها الشيخ الصدوق بسنده عن أبي عبدالله بكر

الأرجاني قال: صحبت أبا عبد الله الله في طريق مكة من المدينة فنزل منز لا يقال له عسفان، ثم مررنا بجبل أسود، على يسار الطريق وحش، فقلت: يا ابن رسول الله ما أوحش هذا الجبل؟ ما رأيت في الطريق جبلاً مثله؟ فقالك «يا ابن بكر أتدري أي جبلاً هذا؟ هذا جبل يقال له: الكمد وهو على واد من أودية جهنم فيه قتلة أبي الحسين الله استودعهم الله، يجري من تحته مياه جهنم من الغسلين والصديد والحميم الآن وما يخرج من جهنم وما يخرج من طينة خبال وما يخرج من الخلى وما يخرج من الحطمة وما يخرج من سقر وما يخرج من الجحيم وما يخرج من الماوية وما يخرج من السعير، وما مررت بهذا الجبل في مسيري فوقفت إلا رأيتها يستغيثان ويتضرعان وإني لأنظر إلى قتلة أبي فأقول لهما: إنَّ هؤلاء إنَّما فعلوا لما أسستها، لم ترحمونا إذْ وليتم وقتلتمونا وحرمتمونا ووثبتم على حقنا، واستبدتم بالأمر دوننا، فلا يرحم الله من يرحمكها ذوقا وبا لما صنعتها وما الله بظلام للعبيد» فقالوا له وهل يمكنك العيش مع سهاع ومشاهدة كل ذلك، فقال: «إنَّ لنا قلوب غير قلوبكم ومسامع غير مسامعكم».

ولو كانوا هم بها أوتوا من الله قابليتهم محدودة كها هي الحال في أرواحنا، لما استطاعوا أنْ ينبؤا عن آثار الأعهال وعن طريق الشريعة وعن طريق منهاج الأحكام وكيف آثاراها الأخروية، الحقيقة وراثة عن النبي عليه كها كان النبي الله يتحدّث عن آثار وخواص وعقبى ونتائج الأعهال فهو يشاهدها ويشاهدها أيضاً أهل بيته وراثة علمية منه، وكيف هي الآن تتجسّد وتتولّد منها نتائج في البرزخ والآخرة وفي الصراط وفي عرصات العوالم الأُخرى.

<sup>(</sup>١) ثواب الأعمال: ٢٥٨ ـ ٢٥٩..

# معراج النبي صلى الله عليه وآله وسلم

المحاور: السؤال عن حديث المعراج معراج النبي الأكرم على ومن أنَّه رأى طبقات من المنعمين ومن المعذبين في الجنّة والنار، فمن هؤلاء؟ وكيف رآهم؟ وهل كانوا صور حقيقية؟ وهل أنَّها أمور رمزية تشير إلى مستقبل الإنسان عندما يصل إلى الجنّة؟ وكيف يكون ذلك معذبون أو منعمون؟

الشَّيْخ السَّنَد: المعراج كما وَرَدَ بذلك بنص القرآن الكريم في سورة النجم وسورة الإسراء، وَوَرَدَ في روايات الفريقين أيضاً أنَّ النبي عَيَّا عرج بجسده وروحه إلى دار الآخرة، ودخل الجنّة وشاهد كثير من مشاهد الآخرة وفي مدرسة أهل البيت المَهَا أنَّ الجنة والنار الأخروية هما في الآن الراهن مخلوقتان.

المحاور: الأخروية مقابل أي شيء؟

الشَّيْخ السَّنَد: مقابل النشأة البرزخية ومقابل نشأة دار الدنيا.

المحاور: الجنّة والنار التي يكون فيها خلود للمؤمنين وللكافرين كلتاهما مخلوقتان؟ الشَّيْخ السَّنك: دار الآخرة ليسَ عالم سيخلق وإنْ كان انتقال أهل الدنيا إلى دار الآخرة يحتاج إلى قيام القيامة عليهم، وأمَّا نفس دار الآخرة فليس موجود حادث في الآتي، ومن ثم وَرَدَ في خطبة النبي عَلَيْ في شهر شعبان وغيره أنَّ أهل الحسنات والطاعات الآن يتعلقون

<sup>(</sup>١) مفاتيج الجنان: ١٦١، دار التعارف، ١٤١٤هـ. ١٩٩٥م.

الشَّيْخ السَّنة: نعم، هذا بالنسبة إلى أوصاف شهر رمضان، وأيضاً وَرَدَ حول ذلك في المنافق أنَّه مات عن عمر يناهز الثيانين عاماً أو السبعين فلما مات سمع النبي هدِّة وهي سقوطه في قعر جهنم وأمثال هذه الروايات كثيرة جداً نقرأ، نظير ذلك الأنصاري الشاب الذي فتح الله بصيرة قلبه فرأى أهل الجنّة يتنعمون وأهل النار يعذبون، وأنَّ منهم أراد أنْ يكشف من صحابة النبي عن أهل الجنّة وأهل النار، ونصّ الرواية عن أبي عبد الله المنائية وأهل النار، ونصّ الرواية عن أبي عبد الله المنائية وأهل النار، ونصّ الرواية عن أبي عبد الله المنائية وأهل النار، وقص الرواية عن أبي عبد الله المنائية وأهل النار، وقص الرواية عن أبي عبد الله المنائية وأهل النار، وقال له: كيف أنت يا حارثة؟ فقال: يا رسول الله أصبحت مؤمناً حقاً، فقال رسول الله يَنْ المنائية وأسهرت ليلي، وأظمأت هو اجري، وكأني أنظر إلى عرش ربي وقد وضع للحساب، وكأني أنظر إلى أهل الجنة يتزاورون في الجنّة، وكأني أنظر إلى عرش ربي وقد وضع للحساب، وكأني أنظر إلى أهل الجنة يتزاورون في الجنّة، وكأني أسمع عواء أهل النار، فقال رسول الله معبد نور الله قلبه للإيمان فأثبت، فقال: يا رسول الله الدعوا الله لي أنْ يرزقني الشهادة، فقال: «اللَّهُمَّ ارزق حارث الشهادة، فلم يلبث إلا أماً حتى بعث رسول الله المربول الله فقاتل فقتل سبعة أو ثهانية ثم قتل »»".

المحاور: علامة المتقين ...

الشَّيْخ السَّنَد: إذاً روايات عديدة موجودة في حديث الفريقين كلَّها دالة ومدلِّلة على أنَّ الجنّة والنار الآن الراهن مخلوقتان، وأنَّ النبي يَئِالِهُ عرج به إلى دار الآخرة بلْ إلى ما فوق الجنّة والنار وما

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) المحاسن للبرقي ج١: ١٦٥، باب اليقين والصبر في الدين؛ تفسير الرازي ج١: ١٢٣.

معراج النبي صلى الله عليه وآله وسلم ......

شاهد من آيات رَبِّهِ الكبرى.

المحاور: السؤال الآخر هو أنَّ القيامة الكبرى لم تقم بعد فمن الذين رآهم وأي صور رآهم فيها؟

الشَّيْخ السَّند: طبعاً لا نحسب أنَّ أهل الجنّة وأهل النار هم الطبيعة البشرية في الدورة التي نحن فيها فقط، بل هناك قبل خلقة آدم أبو البشر وبنيه كانت خلقة مخلوقات سابقة، وقد يُعبَّر عنها في روايات أهل البيت بأنَّ قبل آدمكم ألف ألف آدم، فعن أبي حمزة الثمالي، قال: سمعت علي بن الحسين على يقول: "إنَّ الله خلق محمداً وعلياً والطبيين من نور عظمته، وأقامهم أشباً قبل المخلوقات، ثم قال: أتظن أنَّ الله لم يخلق خلقاً سواكم؟ بلى والله لقد خلق الله ألف ألف وألف ألف عالم، وأنت والله في آخر تلك العوالم"، فأهل الجنّة وأهل النار دورات خلقية كانت لله عَزَّ وَجَلَّ من قبل. ثم إنَّ ما ذكر في روايات المعراج من أنَّ النبي عَنَّ الله شاهد من أمته أو من الأمم السابقة فهذا يبيِّن كيفية تجسيم الأعمال.

المحاور: يعنى يكون الإنسان وهو على الحياة الدنيا مُعذَّب بالنار؟.

الشَّيْخ السَّنَد: ولكن لا يشعر بالعذاب نظير الإنسان الذي لو أُصيب بجرح وكسر ولكنه في خضم حرارة حيث أو حرب محتدمة فلا يشعر بالجروح وأذى الجروح، وبعد أنْ يعود إلى حواسه وإلى تركيز التفاته يبدأ يشعر بالألم والجرح وشدّته، فهذا ما يحدث إلى طبقات الذات الوجودية للإنسان المرتبطة بنشآت عوالم أُخرى إلّا أنَّ الإنسان مُنشد تركيزه على بدنه الدنياوي فقط.

<sup>(</sup>١) البحار، ج٢٥: ٢٥.

المحاور: يعني يخرج من حالة الغفلة وسكرة الحياة الدنيا؟.

الشَّيْخ السَّنَد: كما تشير إلى ذلك الآية الكريمة ﴿ فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَاءكَ فَبَصَرُكَ الْيَوْمَ حَدِيد ﴾ (()، فيدلُّ على أنَّ الأمور كانت من قبل لكن الإنسان لا يشعر بها، وبالتالي كما مرَّ بنا أنَّ الإنسان وجوده ذو طبقات وجودية، كما أنَّ بدنه الدنيوي الآن ونشأته الدنيوية إلّا أنَّ طبقات ذاته من روحه وقلبه هي متعلقة بنشآت متجانسة متناسبة في اللطافة والرقة مع تلك الوجودات، وبالتالي له تعلُّق بتلك العوالم وله مباشرة وله ملابسة بنحو من الأنحاء وله تدبير.

<sup>(</sup>١) سورة ق: الآية ٢٣.

#### الحوض والصحابة

المحاور: هناك سؤال بشأن الحديث الذي روي عن طريق الفريقين على ما يبدو، وهو حديث الحوض: «عن أنس بن مالك أنَّ النبي قال: ليردن عليَّ الحوض رجال ممن صاحبني حتى رأيتهم ورفعوا إلي اختلجوا دوني فلأقولن أي رب أصحابي أصحابي، فليقالن لي إنَّك لا تدري ما أحدثوا بعدك» مع لا تدري ما أحدثوا بعدك» مع كونه شاهداً على أعال الأمَّة حتى بعد وفاته ولا يختصر الأمر بحضوره، هذه عقيدتنا فيه خاصة أنَّه الشهيد على الشهداء من الأولين والآخرين يعني الشهداء على أعال الأمَّة فكيف يحلّ هذا التعارض الظاهري؟

الشَّيْخ السَّنَد: أضيف إلى هذا التساؤل أنَّ المنشأ الآخر للتساؤل هو أنَّ النبي لَيُلِيَّ كان قدْ أخبر عما يجري بعده في أحاديث الفريقين، هذا الحديث نفسه إخبار من النبي قبل وفاته فإذن هو لَيْلِيَّ يخبر عما هو آت.

المحاور: يعني هذا الإخبار يمكن أنْ يكون عامل لحمل هذهِ العبارة لغير المعنى الظاهر، يعنى عبارة ماذا أحدثوا بعدك.

الشَّيْخ السَّنَد: نعم، أقصد أنَّ هذا الحديث النبوي الذي يطلعنا وينبئنا ويعلمنا بمشهد عظيم من يوم القيامة من الذي أخبرنا به، هو النبي الله قبل وفاته، فكان يعلم بها يجري حتى

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، ج٠٧: ٧، باب إثبات حوض نبينا وصفاته.

أنّه قدْ روى مسلم في كتاب الفتن أنّ النبي عَيْلاً بمشهد من المسلمين قدْ ذكر لهم معظم الفتن الخطيرة إلى يوم القيامة، وحفظها حذيفة، فإذن النبي عَيْلاً عالم بذلك قبل الوقوع فكيف مع الوقوع، وكيف بعد الوقوع، إذاً هذا التساؤل من النبي تساؤل التقرير أو سحب التقرير من الطرف الآخر للاستنكار والتعجُّب، وليكن نوع من المداواة لهم أنّه كيف انتم مع هذه الصحبة للنبي عَيْلاً وهذا الجهد الذي قدَّمه سيد الأنبياء لكم من التربية ومن التعليم، ومع ذلك خالفتهم أمره وأحدثتم ما أحدثتم في الدين وما شابه ذلك.

المحاور: عفواً، الآن جاء في ذهني الخطاب القرآني لعيسى في سورة المائدة، هل يمكن أنْ يكون هذا من هذا النمط؟

الشَّيْخ السَّنَد: نعم، أنا كنت في صدد ذكره أيضاً ﴿ أَأَنتَ قُلتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ الشَّيْخ السَّنكار أو ما شابه ذلك إلَه مِن دُونِ اللهِ ﴾ "على أيَّة حال هذا سؤال العارف من باب الاستنكار أو ما شابه ذلك من الدواعي الأُخرى، وهناك موارد أُخرى موجودة.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: الآية ١١٦.

## امتحان السيدة الزهراء سلام الله عليها

المحاور: في زيارة الصديقة الزهراء المنقولة في كتاب مفاتيح الجنان ضمن زيارات المعصومين الميه العبارة: «السلام عليك يا ممتحنة امتحنك الذي خلقك قبل أنْ يخلقك فوجدك لما امتحنك صابرة»(١)، فكيف يمكن أنْ يُمتحن الإنسان قبل وجوده؟

الشَّيْخ السَّند: الامتحان يتمُّ في أصعدة متعددة هناك امتحان إلهي يتمُّ في مقام العلم كها يُعبِّر الحكهاء، أي أنَّ الامتحان يتمُّ من العالم بنفس المعلوم قبل أنْ تنوجد المعلومة خارج نطاق العلم، ولذلك مثالاً يتضح به الأمر مثلاً، ربها لازارع يريد أنْ يرزع بذوراً أو نمطاً من الزرع في أرضية صالحة حينئذٍ يصبّ هذا الزارع معلوماته حول أنواع وأنهاط الزرع ضمن عالم المعلومات الذي يختزنه في ذهنه فحينئذٍ يقلب الموازنة يمنة ويسرى ويفاضل بين أنواع البذور وأنواع الزرع، وأيُّها الصالح ومنها الطالح مع أنَّ تلك البذور لم تستحصل في الخارج وفي عين التربة إلّا أنَّ من خلال ما يمتلكه من معلومات وعلم يوازن ويقارن ويمتحن ويقدم ويؤخر في ضمن موازنة علمية دقيقة، هذا ما يقال عنه امتحان علمي، وهذا يهارسه كل عالم وفي كل نطاق وكل معلومات قبل أنْ يقدم على أي فعل، من الضروري من يمتلك علم، العالم يهارس مثل هذا الامتحان، وهذه الموازنة ومثل هذا الاصطفاء، هذا قدْ يقال عنه

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان: ٣١٧، زيارة فاطمة الزهراء على.

في لسان الوحي والروايات يُعبَّر عنه بالاصطفاء في مقام العلم او قدْ يُعبَّر عنه بالانتجاب كها وَرَدَ عنه في خطبة الصديقة عندما كانت تنعى سيد الأنبياء أبيها صلى الله عليهها، حيث قالت: «اختاره قبل أنْ أرسله، وسهّاه قبل أنْ اجتباه واصطفاه قبل أنْ بعثه» فلانتخاب الإلهي والاصطفاء إذاً الامتحان يكون في الصعيد العلمي؛ لأنَّ الله سبحانه وتعالى عالم بكل المغيبات وبكل المستقبليات ويرسم نظامه، وسننه، وإرادته، وأنواع مشيئته، وقضاءه، وقدره على ذلك العلم النافذ الغيبي الذي لا يحد ولا ينتهي وبالتالي يتمُّ الامتحان والانتخاب والاصطفاء أولاً في صعيد العلم: «فيا ممتحنة امتحنك الذي خلقك قبل أنْ يخلقك فوجدك لما المتحنك صابرة». فضمن هذا العلم علم الله بالمستقبليات ومغيبات الأمور وتداعيات الذوات المختلفة. كل ذات طبيعتها وتداعياتها ومقتضياتها وسيرتها هي حاضرة في علم الباري بالمستقبل، فوجد الزهراء صابرة لما امتحنه بها.

<sup>(</sup>١) الاحتجاج: ج١: ١٢٠.

### معرفة آل محمد عليهم السلام

المحاور: ما حكم الذين يموتون ولم يعرفوا أهل البيت المهم للعجزهم وعيشهم في مناطق نائية عن المناطق الإسلامية سواء كان في التاريخ المعاصر او في القرون السابقة، ولماذا يحرمون من المراتب العالية التي تثمرها معرفة مُحمَّد وآل مُحمَّد اللهَهَا ؟

الشَّيْخ السَّنَد: إنَّ الحساب والتتائج لا تحسم بمجرد ما يستغرقه الإنسان في عمره في هذه الدنيا بل هناك البرزخ لا سيها بالنسبة إلى المستضعفين الذي استضعفوا فكرياً عن مصادر المعرفة وما شابه ذلك، ستفتح لهم هناك سبل وفرص للمعرفة والامتحانات، جملة منهم ربها يرجع في الرجعة وهي مرحلة أُخرى وشوط آخر من الحياة الدنيا، وبالتالي هناك شوط أخير ومرحلة أُخرى في يوم القيامة للذين لم تسنح وتصل إليهم تلك الفرص للاطلاع على تلك المعارف وتلك المصادر، هناك يقام لهم مجال وفرصة أُخرى، موجودة في الروايات بالنسبة إلى مثل أطفال الملل الأُخرى التي لم تتعرف على الإسلام ونبي الإسلام وأهل بيته أو ما شابه ذلك ممن هم في درجة متدنية من الاطلاع والمعرفة، نعم سيبصرون وتفتح لهم جملة من أبواب المعرفة ويمتحنون من خلال ذلك.

المحاور: ألا يتعارض ما تفضلتم به مع كون الدنيا هي دار التكليف، يعني كيف يكون الأمر إذا تعرض عليهم معرفة وولاية مُحمَّد وآل مُحمَّد في عوالم ليست فيها تكليف يعني

ليسَ فيها إمكانية القبول أو الرفض؟

الشَّيْخ السَّنَد: بالنسبة إلى الرجعة هي من دار الدنيا وليست من البرزخ ولا من دار الآخرة، أمَّا التكامل في البرزخ فالذي يظهر من الآيات والروايات أنَّ هنا عمل بلا حساب وهناك حساب بلا عمل، ليسَ يعني ذلك أنَّ ليسَ هناك تكامل، بلْ الذي يظهر من الآيات والروايات أنَّ الذي قدْ حصل محصلة معينة من العمل والعلم يضاعف له عمله وعلمه، ولعلُّ هذهِ المضاعفة للعلم والعمل بالتكامل في البرزخ، لمن كانت لديه نوع من الحصيلة البسيطة الخيرة بكامل من أفضال الله وإنعامه، هناك تفتق وتتكامل، وبالتالي في البرزخ أو قبل الجسم النهائي يوم القيامة، ولعلُّ هذا يدخل في ما ذكر في الوعد الإلهي من مضاعفة الحسنات ومضاعفة الإجزال لمن هو خير، إذاً حينئذٍ التكامل البرزخي، أو التكامل في عرصات مراحل يوم القيامة غير منفي في الآيات والروايات، والذي هو منفى هو أنَّ كما يقال المعرفة هنا المشاهدة هناك، يعنى البذرة لابدَّ أنْ تزرع وتحرث ها هنا ولكن سقيها وريعها وريها ليسَ من البعيد أنْ يستفاد من الآيات والروايات في كثير من النصوص، أنَّ هناك نوع من التكامل لهذه البذور التي أنشأت هنا تتحقق ثمّة ها هناك.

المحاور: يفهم من كلامهم أنَّه لا حرمان لأحد من ثمار معرفة مُحَمَّد وآل مُحَمَّد وولا يتهم الله المن الأولين ولا من الآخرين؟

الشَّيْخ السَّنَد: إمَّا بالنسبة للأولين فها هو القرآن يفصح بأنَّ الأنبياء بعثوا بالبشارة بنبوة النبي وأهل بيته في الأُمم السابقة كها في سورة آل عمران: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّيْنَ لَمَا النبي وأهل بيته في الأُمم السابقة كها في سورة آل عمران: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّيْنَ لَمَا النبي وأهل بيته في وَلتَنصُرُنَّهُ قَالَ النبي وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءكُمْ رَسُولٌ مُّصَدِّقٌ لِمَّا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلتَنصُرُنَّهُ قَالَ

أَأْقْرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِي قَالُواْ أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُواْ وَأَنَا مَعَكُم مِّنَ الشَّاهِدِين ﴿ ﴿ وَعَيرِها مِن الآيات، كلَّها دالَّة على الأمور الأصلية العقدية والاعتقادية التي تطرح في الأمم السابقة، والأنبياء بعد توحيد الله لم يكونوا يؤصِّلون نبوة أنفسهم كأصل ثاني في عقائد تلك البعثات السابقة، بل كان يؤصلون نبوة سيد الأنبياء وولاية أهل بيته ثم تأتي بعد ذلك في الرتبة ذكر نبوتهم، وهذا ما تفيده جملة من الآيات والروايات مما يمكن الاستشهاد بها على ذلك، بل كان نهج وسنة الأنبياء في الأمم السابقة على تأصيل إبلاغ وترسيخ التوسل بالنبي وتعليم أسهاء النبي وأهل بيته، حتى أنَّ اليهود هاجروا من الشام ومن بلاد الرغد ومن العيش الرفيه إلى جدب الحجاز ووعورة العيش؛ لأنَّهم كانوا يستفتحون على الذين كفروا بمجيء النبي عَلَيْ كما تشير الآيات.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية ٨١.

# فهرس الموضوعات

| ٧  | المقدمة                                               |
|----|-------------------------------------------------------|
|    | المدخل                                                |
|    | حقيقة الكلام الإلهي والنبوة:٩                         |
| ١٥ | الفصل الأول دور الأنبياء هِيَـٰكِ                     |
| ۱٧ | عصمة الأنبياء في الوحي تلقياً وإبلاغاً                |
|    | سبب الغموض في معرفة النبوة:١٧                         |
|    | عصمة الأنبياء وأهل البيت عليهم السلام:                |
|    | تشييد أهل البيت لأركان الدين:                         |
|    | العصمة وعموم المسؤولية:                               |
|    | النبي صلى الله عليه وآله وسلم بين العصمة والاجتهاد:٢٢ |
|    | القيم معلم إلهي للقرآن:                               |
|    | القرآن والحكمة:                                       |
|    | منهج المعرفة:                                         |
|    | أوصاف القرآن اللامحدودة بحد وغير المقدرة بقدر:٣١      |
|    | نشوء الفرق الصوفية:                                   |

| ٣٤٢ مقامات النبوة والنبي الله والنبي والنبي الله والنبي والنبي والنبي الله والنبو والنبي الله والنبي والنبي الله والنبي الله والنبي الله والنبي الله والنبي الله والنبي والنبي والنبي والنبي والنبو والن |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| نظريتا المتكلمين والعرفاء في الوحي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| الفرق بين النظريتين:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |
| التصوير الأوفق: ٣٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
| المقدمة الأولى: أقسام الوحي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٣٩. |
| عيسى عليه السلام كلمة الله:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
| مريم عليها السلام والكلمات:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
| اللغويون والكلمة: 8 ٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| جبرائيل يدالله:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |
| العين الإلهية:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |
| الكتاب والعين الإلهية:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
| النبي صلى الله عليه وآله وسلم هو الشاهد: ٤٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
| عمل اللغوي والأديب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
| عالم المعاني منحاز عن عالم الألفاظ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| المصاديق الحقيقية والمصاديق الاعتبارية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
| أمثلة أخرى:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
| صلة تكوين الظهور وشؤون المعنى:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |
| مثال آخر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
| الكليات التامات:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
| رمزية الخفاء:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |

|    | 727                                         | فهرس الموضوعات      |
|----|---------------------------------------------|---------------------|
|    | سهاء:                                       | آدم والملائكة والأر |
|    | ٦٢                                          | الآية والأسم:       |
|    | ٦٣                                          | الأسماء الحسني:     |
|    | و العقلي:                                   | الترادف اللغوي أو   |
|    | ت الأخرى:                                   | الإنسان والمخلوقا   |
|    | ጓለ                                          | الملائكة والإنسان:  |
|    | ٧٢: :                                       | نزهونا عن الربوبيا  |
|    | ٧٣:                                         | الاستفاضة المعنويا  |
|    | ٧٤                                          | الترادف الوجودي     |
|    | ٧٤                                          | أقسام الوحي:        |
| ٧٥ | ول: الوحي:                                  | القسم الأو          |
| ٧٥ | ني: التأييد:                                | القسم الثا          |
| ٧٨ | لث: الفطرة:                                 | القسم الثاأ         |
|    | ليم:                                        | إنك لعلى خلق عظ     |
|    | المعقد:                                     | عالم النحل والنمل   |
|    | سلام:٨٤                                     | علم الإمام عليه ال  |
| ۸٦ | بع: التسديد أو اللطف:                       | القسم الرا          |
| ۸٩ | امس: الروح الأمرى إلقاء في الذات المصطفوية: | القسم الخ           |

| عظمة جبرئيل وكره اليهود له:                         |
|-----------------------------------------------------|
| فاطمة عليها السلام وليلة القدر:                     |
| تفسير القرآن وحقائقه:                               |
| تأسيس الأنبياء والأوصياء لعلوم البشر:               |
| مؤتمر باریس:٩٩                                      |
| القرآن خصص ذكر الأنبياء لعظمتهم:                    |
| تفسير القرآن بالقرآن:                               |
| عودة على بدء:                                       |
| المحكم والمتشابه:                                   |
| أمومة آية الروح الأمري:                             |
| الفرق بين (أوحينا) و (أرسلنا):                      |
| حقيقة الروح الأمري:                                 |
| عالم الأمر وعالم الخلق:                             |
| الحبل الممدود:                                      |
| الكتاب موجود حي شاعر عاقل:                          |
| الوراثة الملكوتية لآل النبي عَيَالَةِ:              |
| إرث فاطمة عليها السلام:                             |
| مقام النبي صلى الله عليه وآله وسلم:                 |
| مقام معلم الحكمة للنبي صلى الله عليه وآله وسلم: ١٢٧ |

| ۳٤۵   | فهرس الموضوعات                                  |
|-------|-------------------------------------------------|
| 179   | معلم الحكمة:                                    |
| ۱۳.   | الحُجيّة العلميّة للحَديِث لا التعبديّة الظنيّة |
| ۱۳۰   | الإسرائيليات لا تشتبه على الفقيه المتضلع:       |
| ۱۳۱   | صفة (أمير المؤمنين):                            |
| ۱۳۲   | حجية العلم حجية للحديث:                         |
| ١٣٥   | حجية فاطمة عليها السلام وعلم الكلام:            |
| ۱۳٦   | شبهات وردود حقايق:                              |
| ١٣٦   | توهم حصر عصمة النبي عَنْالله بنزول جبرئيل:      |
| ١٤٠   | نزول القرآن:                                    |
| ١٤٣   | يوم مبعث النبي صلى الله عليه وآله وسلم:         |
| 1 8 0 | مبحث الإمامة وليلة القدر:                       |
| ۱٤٧   | إستمرارية ليلة القدر:                           |
| ۱٤۸   | علم النبي ﷺ وحجيته على الإنبياء:                |
| 10.   | هدى النبي وعلي:                                 |
| 101   | للحجج مراتب:                                    |
| ١٥٣   | أمتحان الْنَّبِيِّ صلى الله عَلَيْهِ وآله وسلم: |
| 100   | قُربي النبي صلى الله عليه وآله وسلم:            |
| 107   | منازل القرآن:                                   |
| 109   | علم المعارف والفقه:                             |

| الصدق الفعلي والفاعلي:                                          |
|-----------------------------------------------------------------|
| علم الأنبياء:                                                   |
| الحس الكاذب:                                                    |
| رواة الفروع غير رواة العقائد:                                   |
| حقيقة صدق النبوة:                                               |
| تفاوت هيمنة الكتب السهاوية:                                     |
| في المرآة أسرار:                                                |
| حاكمية الفيء والطبقات المحرومة:                                 |
| علاج الأزمة الاقتصادية المالية بيد ذوي القربي:                  |
| الأمانة في النقل: ١٧٣                                           |
| النبي صادق أمين:                                                |
| البيت المعمور وقلب الْنَّبِيِّ صلى الله عَلَيْهِ وآله وسلم: ١٧٥ |
| النبي يبلغ عدة رسالات وليست رسالة واحدة:                        |
|                                                                 |
| ولاية علي وفاطمة في عهد رسول الله:                              |
| ولاية علي وفاطمة في عهد رسول الله:                              |
|                                                                 |
| سؤال و جواب:                                                    |

| عاتعات                                             |                 |
|----------------------------------------------------|-----------------|
| نيبية:                                             | الأمانة الغ     |
| ئيل والملائكة:                                     | أمانة جبر       |
| ﴾ الله عَلَيْهِ وآله وسلم أمين على كل الأديان: ١٨٥ | الْنَّبِيِّ صلى |
| ف وشؤون القرآن ليلة القدر:                         | من أوصا         |
| ىق وباطل:                                          | التأويل ح       |
| كتاب الكريم:                                       | تحريف ال        |
| لثاني أوصاف النبيّ عَيْنَاتُهُ                     |                 |
| لأنبياء                                            | سيد اا          |
| حياني:                                             | المديح الو      |
| ىي والخضر:                                         | أدب مو س        |
| مديح فاطمة عليها السَّلامُ:                        | فضائل و.        |
| بدء:                                               | عود على ب       |
| يّ صلى الله عَلَيْهِ وآله وسلم على الأنبياء: ١٩٩   | هيمنة الْنِّبِ  |
| لدليل الأول: هيمنة القرآن:                         | il .            |
| مية:                                               | شبهة كلا        |
| لدليل الثاني: أخذ الميثاق:                         | <b>i</b> 1      |
| ي الله عَلَيْهِ وآله وسلم إمام الأنبياء            | الْنَّبِيِّ صلى |
| بعون للنبي:                                        | #7              |

| ٣٤٨مقامات النبوة والنب                                  | بي |
|---------------------------------------------------------|----|
| الْنَبِيّ صلى الله عَلَيْهِ وآله وسلم رحمة لكل العوالم: |    |
| النبي وعترته وعالم النور:                               |    |
| خليفة الله:                                             |    |
| الأسماء وجودات كائنات حية عاقلة شاعرة:                  |    |
| تشاهد الآيات والسور حول النشأة النورية:                 |    |
| معرفة الخلقة النورية هي أم المعارف:                     |    |
| الإنسان الكامل والملائكة:                               |    |
| كرامة الإنسان الكونية:                                  |    |
| الكفار وقريش يستصغرون الأنبياء:                         |    |
| مقام (فكان قاب قوسين):                                  |    |
| مقام التمكين:                                           |    |
| العقل والنفس:                                           |    |
| الجنبة البشرية للنبي وأهل بيته عليهم السلام:            |    |
| الإكمال غير الإتمام:                                    |    |
| مركز خليفة الله وخلافته:                                |    |
| عالم الذر:                                              |    |
| إقبال العقل وإدباره:                                    |    |
| سؤال وجواب:                                             |    |
| ملكوت الله:                                             |    |

|     | فهرس الموضوعات                                            |
|-----|-----------------------------------------------------------|
|     | من صفات الْنَبِيِّ عَلِيلَةَ الشاهد:                      |
|     | معنى الشهادة والشهيد:                                     |
|     | الشهادة الملكوتية والشهادة الحسية:                        |
|     | حديث الباقر عليه السلام لدى الفخر الرازي:٢٤٣              |
|     | صفات الشاهد:                                              |
|     | روح الشاهد:                                               |
|     | سر شهادة النبي صلى الله عليه وآله وسلم على الأشهاد: ٢٤٦   |
|     | الشهادة نوع من الحاكمية:                                  |
|     | أهل البيت عليهم السلام شهداء على الشهداء:                 |
|     | الشاهد هو صاحب الحساب يوم الدين بأذن الله وهو الهادي: ٢٥١ |
|     | الباري تعالى يسائل عيسى عليه السلام:                      |
|     | فلسفة الاستفهام الصادر من المعصوم:                        |
|     | أعمالنا تعرض على الرسول وآله:                             |
|     | مقام الشهادة والملكوت:                                    |
|     | النبي الخاتم عَيِّلَةُ شاهد على الأئمة لِيَبَالاً:        |
|     | لماذا علي عليه السلام؟:                                   |
| ۲٦١ | الفصل الثالث النبي عَيْنَة قمة في الإنسانية               |
| ۲٦٣ | لغة الفطرة                                                |

| هٔ والنبي ﷺ | ٣٥٠مقامات النبوة                                                |
|-------------|-----------------------------------------------------------------|
| 778         | لغة الفطرة ليست صوتية                                           |
| 770         | أزدهار اللغات وطمسها:                                           |
| 77          | فطرة النبي صلى الله عليه وآله وسلم:                             |
| 771         | الأزمة الاقتصادية ومعجزة النبي ﷺ:                               |
| Y 7/        | الإعجاز التشريعي للنبي صلى الله عليه وآله وسلم والحقد الغربي: ١ |
| 776         | الغرب والتقنين السري:                                           |
| ۲٧،         | قوانين الرق في التشريع النبوي والرق الغربي:                     |
| 771         | إنك لعلى خلق عظيم:                                              |
| 7 7 8       | تعدد الزواج وإدارة الدولة:                                      |
| 770         | النبي إبراهيم يشتكي إلى الله من زوجته:                          |
| 77          | العبادة العظيمة مع نساء تسع:                                    |
| ۲۷۹         | العاقب والرجعة                                                  |
| ۲۸.         | حكومة محمد وآل محمد:                                            |
| ۲۸،         | حكومتان للمهدي عجل الله فرجه الشريف:                            |
| 7.17        | ولاية رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم                         |
| 7.17        | ولاية فاطمة:                                                    |
| ۲۸٥         | مصيبة فقد النبي صلى الله عليه وآله وسلم والظواهر الكونية        |
| 7.4         | مصيبة فقد النبي صل الله عليه و آله و سلم و الظواهر الكونية      |

|       | نهرس الموضوعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 9 |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| ۲۸۷   | طاعة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لا تنقطع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
|       | طاعة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لا تنقطع ٢٨٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| ۲۸۹   | ممثل الدولة الإلهية في عصرنا الحاضر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
|       | ممثل الدولة الإلهية في عصرنا الحاضر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| 791   | زيارة أمين الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| ۲۹۳   | التركيز على معاني متون الزيارات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| 790   | معرفة الأئمة مرتبط بمعرفة النبي عَلَيْكَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| Y 9 V | النبي أمين على رسل الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
|       | النبي أمين على رسل الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
|       | الفرق بين البدن والروح:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
|       | البطاقة الشخصية لسيد الأنبياء عَنْ الله الله الماعة الشخصية السيد الأنبياء عَنْ الله الله الله الله الماعة السيد الماعة ا |   |
| ۳۰۳   | الفصل الرابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
| ۳۰۳   | لكل سؤال جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
| ۳۰٥   | عالم الأرواح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
|       | معرفة النفس:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
|       | الفِرق والأديان:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
|       | عال الذين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   |

|     | مقامات النبوة والنبي                  | .707. |
|-----|---------------------------------------|-------|
| ۳۱۳ | النسيان في العوالم                    |       |
| ٣٢٧ | مقام المعصوم                          |       |
| ٣٢٩ | معراج النبي صلى الله عليه وآله وسلم   |       |
| ٣٣٣ | الحوض والصحابة                        |       |
| ۳۳٥ | امتحان السيدة الزهراء سلام الله عليها |       |
| ٣٣٧ | معرفة آل محمد عليهم السلام            |       |
| ٣٤١ | فهرس الموضوعات                        |       |