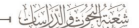


# الإشراء والعراج والمستحر الإفضى والمستحر الإفضى والمستحر الإفضى والمستحر الإفضى وبيثث المقرس



المُحَقِّقُ لِللهِ اللهِ الشِيَحُ مِعِمَدُ السِينَابُ



مصدر الفهرسة: IQ-KaPLI ara IQ-KaPLI rda

رقم تصنيف LC : LC BP221.5 .S26 2018

المؤلف الشخصى: السند، محد حميد، ١٩٦٢ - ، مؤلف.

السعنسوان: الاسراء والمعراج والمسجد الاقصى و بيت المقدس.

بيان المسؤولية: تأليف المحقق اية الله الشيخ مجد السند.

بيانات الطبع: الطبعة الاولى.

بيانات النشر: كربلاء، العراق: العتبة الحسينية المقدسة، قسم الشؤون الدينية، شعبة البحوث

والدراسات، ٢٠١٨ / ٣٩٤ للهجرة.

الوصف المادي: ١١٠ صفحة ؛ ٢٤ سم.

سلسلة النشر: (العتبة الحسينية المقدسة ؛ ١٨٤).

سلسلة النشر: (قسم الشؤون الدينية، شعبة البحوث والدراسات؛ ١٤).

تبصرة ببليوجرافية: يتضمن ارجاعات ببليوجرافية.

موضوع شخصى: محد (١٠٠٠)، نبى الاسلام، ٥٣ قبل الهجرة – ١١ للهجرة – معجزات.

مصطلح موضوعي: الاسراء والمعراج.

مصطلح موضوعى: الاسراء والمعراج \_ اسئلة واجوبة.

مصطلح موضوعي: الاسراء والمعراج \_ دفع مطاعن.

اسم هيئة اضافي: العتبة الحسينية المقدسة (كربلاء، العراق). قسم الشؤون الدينية، شعبة البحوث

والدراسات - جهة مصدرة.

تمت الفهرسة قبل النشر في مكتبة العتبة الحسينية المقدسة

التصميم والإخراج الفني: علي جبار

#### مقدمتالشعبت

#### بسم الله الرحمن الرحيم

والحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على النبي المصطفى محمد وعلى آل بيته الطيبين الطاهرين.

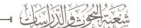
وبعد: من أهم الأحداث التي وقعت في سيرة نبينا الأكرم عَلَيْكِللهُ حادثة الاسراء والمعراج، لذا نزل بها قرآن لتكون محطة تفكر للمسلمين كلما مر ذكرها، قال تعالى: ﴿ سُبْحَانَ اللَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِنَ المُسْجِدِ الحُرَامِ إِلَى المُسْجِدِ الْأَقْصَى اللَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (١).

وقد تناول الباحث الاسلامي هذا الحدث من عدة جوانب لما فيه من عطاء على الصعيد العقدي في عرضه صور القدرة والاعجاز...

وعلى الصعيد المعرفي في ابراز شخص النبي الأكرم عَلَيْهُ حيث لم يسبقه لهذا التكريم الالهي أحدٌ من الأنبياء والمرسلين لما تألّق باستعداده ولياقته حتى وصل مقام: ﴿ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّى \* فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ ".

<sup>(</sup>١) سورة الاسراء الاية ١.

<sup>(</sup>٢) سورة النجم، الاية ٨ - ٩.



وعلى الصعيد الفقهي لما شُرعت فيه تشريعات غاية في الأهمية كالصلاة و الأذان...

وعلى الصعيد التاريخي كحدث أوقف قريش متحيرين لا محيص لهم من الايهان بها جاء به النبي عَلَيْهُ أو العناد والجحود رغم بلوغ الحجة عليهم، وغير ذلك من جوانب أخرى كلها تحمل سراج الهداية والصلاح.

ولما كان هذا الحدث الاسلامي العظيم من الأهمية بمكان أخذ أعداء الاسلام يرمونه بسهام الشبهات ليضعفوا عقيدة الفرد المسلم، ولكن أبى الله أن ينالوا مرادهم وسخر حماة يدافعون عن هذا الدين القويم حتى ظهور قائم آل محمد.

فعن الإمام العسكري التيلا قال: «لولا من يبقى بعد غيبة قائمنا التيلا من العلاء الداعين إليه، والمنقذين لضعفاء الداعين إليه، والدالين عليه والذابين عن دينه بحجج الله، والمنقذين لضعفاء عباد الله من شباك إبليس ومردته ومن فخاخ النواصب لما بقي أحد إلا ارتدعن دين الله ولكنهم الذين يمسكون أزمة قلوب ضعفاء الشيعة، كما يمسك صاحب السفينة سكانها أولئك هم الأفضلون عند الله عز وجل» (٠٠).

4

<sup>(</sup>١) عوالي الألي: ج١، ص١٩.

ومن العلماء الأعلام الذين ابدعوا في تصديهم لرد الشبهات وبيان الحقائق الدينية سماحة اية الله الشيخ محمد السند (دامت بركاته)، حيث وجهت له رابطة فذكر الثقافية - وهي من المؤسسات الناشطة في نشر الوعي الديني - جملة من المسائل والشبهات حول قضية الاسراء والمعراج؛ فأجاب سماحته عنها مستوفياً، ومما يميز هذا البحث المختصر أنه كتب بمنطق صاحب الرسالة. وحينها يصبح البحث العلمي رسالة تكتسب النقاء والطهارة وتجعل مكانة العالم وريثة لمكانة الأنبياء، فإن الناتج لابد أن يكون متميزاً، لذا قامت شعبة البحوث والدراسات التابعة لقسم الشؤون الدينية في العتبة الحسينية المقدسة بطبعها ونشرها بغية إعلاء كلمة الحق ونشر الوعي في منظومة الفكر الاسلامي، فأدامه الله وجميع العلماء العاملين حصناً منبعاً للدين وأهله إنه سميع مجيب.



# بسم الله الرحمن الرحيم

سهاحة اية الله الشيخ محمد السند (دامت بركاته)

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

نضع بين يدي سياحتكم جملة من المسائل والشبهات التي طرحت حول قضية الاسراء والمعراج راجين من سياحتكم بعد الاتكال على الله تعالى الاجابة عليها خدمة للرسول الاعظم (عليه)

رابطة فذكر الثقافية - ١٤٣٨ هـ.



#### تعريف المعجزة:

السوال: ما هو تعريف سماحتكم للمعجزة وهل هي مختصة بالأنبياء والرسل فقط؟

#### **الجواب**: المعجزة:

١ - ما يعجز المخلوقون من الإتيان به الى يوم القيامة.

٢- يكون الإتيان بها على سبيل التحدي للمنكرين والجاحدين.

٣- وتقترن بدعوى صاحب المعجزة لمنصب ومقام إلهي.

3 - ومن ثم تعم المعجزة لإثبات كل المناصب الإلهية على اختلاف الصلاحيات، فتشمل دعوى الإمامة ايضاً. وكما في شأن طالوت وملك إمامته لبني اسرائيل وأن آية مقامه بسطته في العلم والجسم، نظير أقضاكم علي عليه وأشجعهم، وعجيئ التابوت فيه سكينة وبقية عما ترك آل موسى وآل هارون من مواريث النبوة.

٥- وكذا تعم غير ذلك من المناصب كما في مقام مريم حيث أن الله تعالى اصطفاها وطهرها واصطفاها على نساء العالمين، فجعل لادعائها ذلك المقام آية ومعجزة وهو نطق النبي عيسى في المهد فكان آية لكل من مقام والدته ومقام نبوته ورسالته، كما أن مصحف فاطمة الما آية هيمنة مقامها على الأئمة من ولدها.



# القرآن وأنماط المعراج:

السؤال: هل ورد في كتاب الله العزيز شيء عن الاسراء والمعراج؟

الجواب: نعم وردت عدة آيات في سورة الإسراء وسورة النجم، وسور أخرى.

قال تعالى: ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِنَ الْمُسْجِدِ الْحُرَامِ إِلَى الْمُسْجِدِ الْمُسْجِدِ الْمُسْجِدِ الْحُرَامِ إِلَى الْمُسْجِدِ الْمُوسِينُ ﴾ ".

وقال تعالى: ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَىٰ \* عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَىٰ \* ذُو مِرَّةٍ فَاسْتَوَىٰ \* وَهُو بِالْأُفُقِ الْأَعْلَىٰ \* ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّىٰ \* فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَىٰ \* فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ مَا أَوْحَىٰ \* مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَىٰ \* أَفْتُهَارُونَهُ عَلَىٰ مَا يَرَىٰ \* وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً عَبْدِهِ مَا أَوْحَىٰ \* وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أَخْرَىٰ \* عِندَ سِدْرَةِ المُنتَهَىٰ \* عِندَهَا جَنَّةُ المُأْوَىٰ \* إِذْ يَغْشَى السِّدْرَةَ مَا يَغْشَىٰ \* أَخْرَىٰ \* وَلَا لَكُبْرَىٰ \* ().

فضلا عن متواتر الروايات من الفريقين لاسيها عن أهل البيت عليه الذين هم أدرى بها في بيت الوحي. والإسراء: السير ليلاً سواء على الأرض أو في الفضاء والسهاء ومبدأ الإسراء وهو معراج من المسجد الحرام الى المسجد الأقصى وهو البيت المعمور في السهاء الرابعة، كها ورد في جملة من الروايات عن ائمة أهل البيت علي شواهد بينة من ألفاظ الآيات.

<sup>(</sup>١) الأسراء: ١.

<sup>(</sup>٢) النجم: ٤ - ١٨ .

وقال الله على عن إدريس الله: ﴿ وَرَفَعْناهُ مَكَاناً عَلِيًّا ﴾ (() وقال لعيسى الله: ﴿ إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرافِعُكَ إِلَيّ ﴾ (() وقيل أن قوله تعالى: ﴿ لَتَرْكَبُنَ طَبَقاً عَنْ طَبَقٍ ﴾ (() إشارة الله المعراج ما فوق السهاوات. وكذا قوله تعالى ﴿ وَكَذَلِكَ نُري إِبْراهيمَ مَلَكُوتَ السَّهاواتِ وَالْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِنين ﴾ (()

بل كذلك ما في سورة الرحمن من قوله تعالى: ﴿ يَا مَعْشَرَ الجِّنِّ وَالإِنسِ إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَن تَنفُ لُواْ مِن أَقْطَ ارِ السَّارَ السَّاوَاتِ وَالأَرْضِ فَانفُ لُواْ لاَ تَنفُ لُونَ إِلاَّ بِسُلْطَانٍ ﴾ (٥).

وروى بن فتال في روضة الواعظين: «قَالَ عَبْدُ اللهِ بْنُ سَلَامٍ لِرَسُولِ اللهِ عَلَى الْحُبِرْنِي عَنْ مَوْضِعِ الْبَابِ الَّذِي فُتِحَ مِنَ السَّمَاءِ فَنَزَلَتْ مِنْهُ الْمُلاَئِكَةُ بِالرَّحْمَةِ عَلَى الْخُبِرْنِي عَنْ مَوْضِعٍ الْبَابِ الَّذِي فُتِحَ مِنَ السَّمَاءِ فَنَزَلَتْ مِنْهُ الْمُلاَئِكَةُ بِالرَّحْمَةِ عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَيُّ مَوْضِعٍ هُو؟ قَالَ: مُقَابِلُ الصَّخْرَةِ إِلَى بَيْتِ المُقْدِسِ وَمِعْرَاجُ بَنِي إِسْرَائِيلَ أَيُّ مَوْضِعٍ هُو؟ قَالَ: مُقَابِلُ الصَّخْرَةِ إِلَى بَيْتِ المُقْدِسِ وَمِعْرَاجُ اللهُ فِيهَا خِيارَ خَلْقِهِ مِنَ الْأَنْبِياءِ وَالْأَوْلِيَاءِ اللهُ فِيهَا خِيارَ خَلْقِهِ مِنَ الْأَنْبِياء وَالْأَوْلِيَاء وَالْأَوْلِيَاء وَالْمُؤْلِيَاء وَالْمُؤَلِيَاء فَإِنَّ بَيْتَ اللهُ فِيهَا خِيارَ خَلْقِهِ مِن الْأَنْبِياء وَالْأَوْلِيَاء وَالْمُؤْلِيَاء وَالْمُؤْلِيَاء وَالْمُؤْلِيَاء وَالْمُؤْلِيَاء وَالْمُؤْلِيَاء وَالْمُؤْلِيَاء وَاللَّوْلِيَاء وَاللَّوْلِية أَن المعراج مِن نصيب الأنبياء، على الختلاف درجات المعراج بحسب مراتبهم ومقاماتهم.

<sup>(</sup>۱) مريم: ۵۷ .

<sup>(</sup>٢) ال عمران: ٥٥.

<sup>(</sup>٣) الانشقاق: ١٩.

<sup>(</sup>٤) الانعام: ٧٥.

<sup>(</sup>٥) الرحمان: ٣٣.

<sup>(</sup>٦) (روضة الواعظين و بصيرة المتعظين (ط - القديمة)، ج2، ص: 410 .



وجاء في رواية السيّد ابن طاوس في اليقين: «فقال جبرئيل: هذه سدرة المنتهى، كان ينتهي الأنبياء من قبلك إليها، ثمّ لا يجاوزونها وأنت تجوزها إن شاء الله ليريك من آياته الكبرى» (١٠).

وروى الرواندي عَنْ أَبِي بَصِيرٍ قَالَ سمعتُهُ يَقُولُ «إِنَّ جَبْرَئِيل احْتَمَلَ رَسُول اللهِ حَتَى النَّهَ عَنْ أَبِي بَصِيرٍ قَالَ سمعتُهُ يَقُولُ «إِنَّ جَبْرَئِيل احْتَمَلَ رَسُول اللهِ حَتَّى انْتَهَى بِهِ إِلَى مَكَانٍ مِنْ السَّهَاءِ ثُمَّ تَرَكَهُ وَقَالَ مَا وَطِئَ نَبِيّ قَطُّ مكانك...»".

# عروج النبي ﷺ مع مثال علي الله:

وقد ورد بذلك جملة من الروايات كما في رواية بن طاووس عن تفسير بن ماهيار بسنده عن زيد بن علي قالا: قال رسول عَنَيْدَ: «..يَا مُحَمَّدُ أَيُّبُ أَنْ تَرَاهُ فِي مَلَكُوتِ السَّمَاءِ؟ قَالَ فَقُلْتُ رَبِّ وَكَيْفَ لِي بِهِ وَقَدْ خَلَّفْتُهُ فِي الْأَرْضِ؟ قَالَ فَقَالَ لِي يَا مُحَمَّدُ السَّمَاء السَّمَاء وَقَالَ فَقُلْتُ رَبِّي وَكَيْفَ رَبِّي وَإِذَا أَنَا بِهِ مَعَ المُلاَئِكَةِ المُقَرَّبِينَ مِمَّا يَلِي السَّمَاء الْأَعْلَى قَالَ فَقُلْتُ يَا رَبِّ الْيَوْمَ قَرَّتْ عَيْنِي اللَّمْعَلَى قَالَ فَقُلْتُ يَا رَبِّ الْيَوْمَ قَرَّتْ عَيْنِي اللَّمْعَلَى قَالَ فَقُدْتُ يَا رَبِّ الْيَوْمَ قَرَّتْ عَيْنِي اللَّمْعَلَى قَالَ فَقُدْ تُعَلِي اللَّهُ وَيَا رَبِّ قَالَ عَلِي مُعَ اللَّهِ وَقَالِ اللَّهُ وَيَا رَبِّ قَالَ الْعِزَّةِ لَيَّنِكَ قَالَ إِنِّي أَعْهَدُ إِلَيْكَ فِي عَلِيً عَهْداً قَالَ ثُمُّ مَنْ أَطَاعَنِي وَهُ وَ الْكَلِمَةُ الَّتِي أَلُونُ مُنْ اللَّهُ وَيَا رَبِّ قَالَ قُلْتُ اللَّيْوِينَ أَوْرَثْتُهُ عَلَى اللَّهُ وَيَا رَبِّ قَالَ الْمُجَادِ وَقَاتِلُ الْفُجَادِ وَالمَامُ الْأَبْرَادِ وَقَاتِلُ الْفُجَادِ وَالمَامُ الْأَبْرَادِ وَقَاتِلُ الْفُجَادِ وَالمَامُ الْأَبْرَادِ وَقَاتِلُ الْفُجَادِ وَالمَامُ الْمُ مَنْ أَطَاعَنِي وَهُ وَ الْكَلِمَةُ الَّتِي أَلُونُ مُنْ اللَّهُ قَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ قَالَ يَا عَلِي كَا وَلَاللَا اللَّهُ قَالَ يَا عَلِي يَا رَسُولَ الله قَالَ يَا عَلِي لَا اللَّهُ قَالَ يَا عَلِي اللَّهُ قَالَ يَا عَلِي لَي اللَّهُ قَالَ يَا عَلِي لَا اللَّهُ قَالَ يَا عَلِي عَالَى اللَّهُ قَالَ يَا عَلِي اللَّهُ قَالَ يَا عَلِي اللَّهُ قَالَ يَا عَلِي اللَّهُ اللَّهُ عَالَ يَا عَلِي لَا اللَّهُ قَالَ يَا عَلِي اللَّهُ قَالَ يَا عَلِي اللَّهُ قَالَ يَا عَلِي اللَّهُ وَالَ اللَّهُ الْعُهُ وَاللَّهُ الْكُولُونَ اللَّهُ الْوَلَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلُولُ اللَّهُ الْمُ الْمُؤْتُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُلْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ

<sup>(</sup>١) اليقين لابن طاووس: ص ٢٩٨.

<sup>(</sup>٢) قصص الأنبياء للراوندى: ص ٣٢٥.

صَوَّبْتُ '' بِعَيْنِي إِلَى عَرْشِ رَبِّي جَلَّ وَعَزَّ فَرَأَيْتُ مِثْلَكَ فِي السَّمَاءِ الْأَعْلَى وَعَهِدَ إِلَيَّ فِيكَ عَهْدا»".

وروي عن ابن عبّاس رضى الله عنهما أنّه قال: سمعت رسول الله صلّى الله عليه وآله يقول: «أعطاني الله تبارك وتعالى خمساً وأعطى عليّاً خمساً، أعطاني جوامع الكلم وأعطى عليّاً جوامع العلم، وجعلني نبيّاً وجعله وصيّاً، وأعطاني الكوثر وأعطاه السلسبيل، وأعطاني الوحى وأعطاه الإلهام، واسري بي وفتح له أبواب السماوات والحجب حتّى نظر الى ما نظرت إليه. قال: ثمّ بكي رسول الله صلّى الله عليه وآله، فقلت له: ما يبكيك فداك أبي وأمي؟ فقال: يا ابن عبّاس إنَّ أوّل ما كلّمنى به ربّى أن قال: يا محمّد انظر تحتك، فنظرت الى الحجب قد انخرقت وإلى أبواب السماء قد فتحت حتّى نظرت الى على وهو رافع رأسه الى السماء فكلَّمني وكلَّمته. فقلت: يا رسول الله حدَّثني بها كلَّمك به. قال: قال لي ربِّي: يا محمّد إنّى جعلت عليّا وصيّك ووزيرك وخليفتك من بعدك، فأعلمته وأنا بين يدي ربّي. فقال لي: قد قبلت، فأمر الله عزّ وجلّ الملائكة أن تسلّم عليه، ففعلت، فرد عليهم السلام. ورأيت الملائكة يتباشرون، ثم ما مررت بصف من الملائكة إلَّا وهم يهنُّوني ويقولون: يا محمَّد والذي بعثك بالحقّ نبيًّا لقد دخل السرور على جميع الملائكة، ورأيت حملة العرش قد نكسوا رءوسهم. فقلت: يا جبريل لم

<sup>(</sup>١) ق و م: صونت. وفي البحار: نظرت الى، و خ ل: صويت.

<sup>(</sup>٢) اليقين باختصاص مولانا علي عليه السلام بإمرة المؤمنين، النص، ص: 291.



نكسوا رءوسهم؟ قال: يا محمد ما من ملك من الملائكة إلّا وقد نظر الى عليّ ما خلا حملة العرش فاتم استأذنوا الله في هذه الساعة أن ينظروا الى عليّ عليه السّلام، فأذن لهم، فلمّ هبطت الى الأرض جعلت اعلمه ذلك وهو يخبري، فعلمت أنّي لم أطأ موطئا إلّا وقد كشف لعلي عنه حتى نظر إليه كما رأيت من أمره»(١٠).

وسنذكر نبذة أخرى من الروايات في ذلك في مبحث كون المعراج جسمانياً وروحانياً.

قال في المناقب لابن آشوب في الفرق بين فضائل سيد الانبياء مع موسى: «وَمِعْرَاجُ مُوسَى عَلَيْ بِلَا وَعْد وَكَلَّمَ اللهُ مُوسى «وَمِعْرَاجُ مُوسَى عَلَيْ بِلَا وَعْد وَكَلَّمَ اللهُ مُوسى تَكْلِيهاً عَلَى طُورِ سَيْنَاءَ وَنَاجَى اللهُ مُحَمَّداً عِنْدَ سِدْرَةِ الْـمُنتَهى وَكَانَ وَاسِطَةٌ بَيْنَ الْحُقِّ وَبَيْنَ مُوسَى عَلَى طُورِ سَيْنَاءَ وَنَاجَى اللهُ مُحَمَّداً عِنْدَ سِدْرَةِ الْـمُنتَهى وَكَانَ وَاسِطَةٌ بَيْنَ الْحُقِّ وَبَيْنَ مُوسَى عَلَى اللهُ عُمَّد يَلِي وَرَبِّهِ أَحَدٌ فَأَوْحِى إِلَى عَبْدِهِ " وَلَيْسَ مَنْ نَادَاهُ كَمَنْ نَاجَاهُ وَمَنْ بَعُدَ نُودِي مَنْ مَثَى بِرِجْلَيْهِ كَمَنْ أُسْرِي بِسِرِّو" وَلَيْسَ مَنْ نَادَاهُ كَمَنْ نَاجَاهُ وَمَنْ بَعُدَ نُودِي وَمَنْ بَعُدَ نُودِي وَمِنْ بَعُدَ نُودِي وَمِنْ بَعُدَ نُودِي وَمِنْ بَعُدَ نُودِي وَمِنْ بَعُدَ نُودِي وَمَنْ بَعُدَ نُودِي وَمَنْ بَعُدَ نُودِي وَمَنْ بَعُدَ نُودِي وَمِنْ بَعُدَ نَاجَاهُ وَمَنْ بَعُدَ نُودِي وَمِنْ بَعُدَ نُودِي وَمِنْ بَعُدَالُوعُ وَوَمِعْرَاجُ مُوسَى عَلَيْ إِلّا بَعْدَ الْمُوعُ وَوَمِعْرَاجُ مُوسَى عَلَيْ بِلَا مِعْرَاجُ مُوسَى عَلَيْ إِلّا بَعْدَ الْمُوعُ وَوَمِعْرَاجُ مُوسَى عَلَى وَعُرَاجُ مُوسَى عَلَى وَعَلَا لَيْلًا مِعْرَاجُ مُوسَى عَلَى وَعُمَّد يَنَا اللهُ عَلَى اللهُ الْعُدُودِ وَمِعْرَاجُ مُوسَى عَلَى وَعُمَد مَا إِلَيْ اللهُ عَمْ وَاجُ مُوسَى عَلَى وَعُمَد يَنَا اللهُ عَمْ وَاجُ مُوسَى عَلَى وَعُمَد وَاجُ مُوسَى عَلَى وَعُمَد وَاجُ مُوسَى عَلَى اللهُ وَعُمَد وَاجُ مُوسَى عَلَى اللهُ وَعُمَد وَاجُ مُوسَى عَلَى اللهُ اللهُ عَرَاجُ مُوسَى عَلَى اللهُ وَعُمَد وَالْهُ عَمْ وَاجُ مُوسَى عَلَى اللهُ اللهُ عَمْ وَاجُ مُوسَى عَلَى اللهُ اللهُ عَمْ وَاجُ مُوسَى عَلَى اللهُ اللهُ وَالْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْ وَاجُ مُوسَى عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ج 18 ص 370 باب 3 ح 77.

<sup>(</sup>٢) النجم: 10.

<sup>(</sup>٣) أي بشخصه و حقيقته.

الْأَرْضِ وَمِعْرَاجُ مُحُمَّدٍ يَنَا أَهُ فَوْقَ السَّهَاوَاتِ السَّبْعِ أَخْبَرَ بِهَا جَرَى بَيْنَهُ وَبَيْنَ مُحَمَّدٍ فَأَوْحى إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْحى ('').

وفي رواية إِبْرَاهِيمُ بْنِ عَبْدِ الْأَعْلَى ﴿ حَدَّثَنَا مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ عَنْ آبَائِهِ ﴿ قَالَ: ﴿ إِنَّ أَصْحَابِ رَسُول اللهِ عَيْلاً كَانُوا جُلُوساً يَتَذَاكَرُونَ وَفِيهِمْ أَمِيرُ اللَّوْمِنِينَ اللهِ إِذْ أَتَاهُمْ يَهُودِيُّ فَقَالَ يَا أُمَّةَ مُحَمَّدِ مَا تَرَكْتُمْ لِلْأَنْبِيَاءِ دَرَجَةٍ إِلَّا نحلتموها لِنَبِيكُمْ فَقَالَ أَمِيرُ اللَّوْمِنِينَ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ تَزْعُمُونَ أَنْ مُوسَى اللهِ كَلَّمَهُ رَبِّهِ عَلَى طُورِ سَيْنَاءَ فَإِنْ اللهَ تَعَالَى كَلَّمَ مُحَمَّداً عَيْلاً فِي السَّمَاءِ الرَّابِعَةِ» ﴿ .

مَا رُوِيَ عَنْ مُوسَى بْنِ جَعْفَ مِ عَنْ أَبِيهِ اللهِ عَنْ أَبِيهِ اللهِ عَلَيْ كَانُوا جُلُوساً يَتَذَاكُرُونَ وَفِيهِمْ عَلِيٌّ اللهِ إِذْ أَتَاهُمْ يَهُ ودِيٌّ فَقَالَ يَا أُمَّةَ مُحُمَّدٍ مَا تَركُتُمْ جُلُوساً يَتَذَاكُرُونَ وَفِيهِمْ عَلِيٌّ اللهِ إِذْ أَتَاهُمْ يَهُ ودِيٌّ فَقَالَ يَا أُمَّةَ مُحُمَّدٍ مَا تَركُتُمْ وَدَرَجَةً لِلْأَنْبِيَاءِ إِلَّا نَحَلْتُمُوهَا اللهِ لِنَبِيكُمْ فَقَالَ أَمِيرُ اللهُ وَنِينَ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ تَقُولُونَ إِنَّ دَرَجَةً لِلْأَنْبِيَاءِ إِلَّا نَحَلْتُمُوهَا اللهِ يَنْكُمْ فَقَالَ أَمِيرُ اللهُ وَلِينَ اللهِ كَلَّمَ مُحَمَّداً عَلَيْهِ فِي السَّابِعَة » السَّابِعَة السَّابِعَة » السَّرِي اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) مناقب بن شهر آشوب ج١ ص ٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) هكذا في المورد الثّاني من البحار و في المورد الاول: إبراهيم بن عبد الرّحمن و في النّسخ الخطية: إبراهيم بن عبد الرّحمن الأعلى. و الظّاهر أنّه: إبراهيم بن أبي المثنّى عبد الأعلى، كما يدلّ عليه ما في رجال الشّيخ حيث عدّه من أصحاب الصّادق ص( 145)، برقم: ( 54).

<sup>(</sup>٣) قصص الأنبياء عليهم السلام (للراوندي)، ص: 310.

<sup>(</sup>٤) الانتحال: ادعاء قول أو شعر يكون قائله غيره.

<sup>(</sup>٥) قال الصدوق في معاني الأخبار: معنى طور سيناء أنّه كان عليه شجرة الزيتون و كل جبل لا يكون عليه شجرة الزيتون أو ما ينتفع به الناس من النبات أو الاشجار من الجبال فانه يسم جبلا و طورا و لا يقال طور سيناء و لا طور سيني( قاله الطريحي في



زِيَادُ الْقَنْدِيُّ عَنْ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ عَنْ آبَائِهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْأَرْضِ اطِّلَاعَةً فَخَلَقَ مِنْ نُورِ مُوسَى بْنَ عِمْرَانَ عَلَى جَبَلِ طُورِ سَيْنَاءَ اطَّلَعَ عَلَى الْأَرْضِ اطِّلَاعَةً فَخَلَقَ مِنْ نُورِ وَجُهِهِ الْعَقِيقَ وَقَالَ أَقْسَمْتُ عَلَى نَفْسِي أَنْ لَا أَعَذَبَ كَفَّ لَا بِسِكَ إِذَا تَوالَى عَلِيّاً وَجُهِهِ الْعَقِيقَ وَقَالَ أَقْسَمْتُ عَلَى نَفْسِي أَنْ لَا أَعَذَبَ كَفَّ لَا بِسِكَ إِذَا تَوالَى عَلِيّاً بِالنَّارِ»".

وروى الصدوق محاججة الرضا عليه مع أهل الأديان: «... فَقَالَ لَهُ الرِّضَا عليه فَهُ لَ تُنْكِرُ أَنَ " التَّوْرَاةَ تَقُولُ لَكُمْ جَاءَ النُّورُ مِنْ قِبَلِ طُورِ " سَيْنَاءَ وَأَضَاءَ لَنَا مِنْ جَبَلِ صَاعِيرَ وَاسْتَعْلَنَ عَلَيْنَا مِنْ جَبَلِ فَارَانَ قَالَ رَأْسُ الجُالُوتِ أَعْرِفُ هَذِهِ جَبَلِ سَاعِيرَ وَاسْتَعْلَنَ عَلَيْنَا مِنْ جَبَلِ فَارَانَ قَالَ رَأْسُ الجُالُوتِ أَعْرِفُ هَذِهِ الْكَلِمَاتِ وَمَا أَعْرِفُ تَفْسِيرَهَا قَالَ الرِّضَا الله أَنَا أُخْبِرُكَ بِهِ أَمَّا قَوْلُهُ جَاءَ النُّورُ مِنْ قَبَلِ طُورِ سَيْنَاءَ فَذَلِكَ وَحْيُ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى الَّذِي أَنْزَلَهُ عَلَى مُوسَى الله عَلَى الله عَبَلِ طُورِ سَيْنَاءَ وَأَمَّا قَوْلُهُ وَأَضَاءَ لَنَا مِنْ جَبَلِ سَاعِيرَ فَهُ وَ الجُبَلُ الَّذِي أَوْحَى الله عَبَلِ طُورِ سَيْنَاءَ وَأَمَّا قَوْلُهُ وَأَضَاءَ لَنَا مِنْ جَبَلِ سَاعِيرَ فَهُ وَ الْجُبَلُ الَّذِي أَوْحَى الله عَبَلِ طُورِ سَيْنَاءَ وَأَمَّا قَوْلُهُ وَأَضَاءَ لَنَا مِنْ جَبَلِ سَاعِيرَ فَهُ وَ الْجُبَلُ الَّذِي أَوْحَى الله عَبَلِ طُورِ سَيْنَاءَ وَأَمَّا قَوْلُهُ وَأَضَاءَ لَنَا مِنْ جَبَلِ سَاعِيرَ فَهُ وَ الْمُتَعْلَنَ عَلَيْنَا مِنْ جَبَلِ عَدَى مُوسَى عَلَيْهُ وَقَعْهُ وَ عَلَيْهِ وَأَمَّا قَوْلُهُ وَاسْتَعْلَنَ عَلَيْنَا مِنْ جَبَلِ مَنْ جَبَلُ مَا يَوْمُ وَعَلَيْهِ وَأَمَّا قَوْلُهُ وَاسْتَعْلَنَ عَلَيْنَا مِنْ جَبَلِ مَكَةً بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا يَوْمٍ ".

مادة طور و قيل جبل البركة، و قيل الجبل المشجر، و قيل غير ذلك. راجع كتب التفاسير في سورة المؤمنون: 20 « و شجرة تخرج من طور سيناء ...».

<sup>(</sup>١) الخرائج و الجرائح، ج2، ص: 505.

<sup>(</sup>٢) ثواب الأعمال للصدوق ص ١٧٥.

<sup>(</sup>٣) خ ل "تنكرون".

<sup>(</sup>٤) خ ل« من قبل طور». طور سيناء. جبل بالشام و هو طور اضيف الي سيناء و هي شجر.

<sup>(</sup>٥) عيون أخبار الرضا عليه السلام، ج1، ص: 165.

وقال تعالى: ﴿ تَعْرُجُ الْمَلائِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ خَسْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ ".

وروى الطبري في نوادر المعجزات: «...ثم قال: إنّ الله تبارك وتعالى لما أراد زيارة نبيّه صلّى الله عليه وآله بعث إليه ثلاثة من عظاء الملائكة: جبرئيل وميكائيل وإسرافيل وبعث معهم حمولة من حمولته تعالى، يقال لها «البراق». ثمّ فتح لهم فتصاعد بهم في الهواء حتّى انتهى إلى سدرة المنتهى وهو الموضع الذي لم يكن يجوزه جبرئيل عليه السّلام وقد تخلف صاحباه قبل ذلك، وكان يأنس بجبرئيل

<sup>(</sup>١) الهداية الكبرى ب ١٤ ص ٣٥٧ - بحار الأنوار (ط - بيروت)، ج51، ص: 27.

<sup>(</sup>٢) المعارج: ٤.



ما لا يأنس بغيره. فلمّا تخلّف جبرئيل عليه السّلام قال صلّى الله عليه وآله: يا جبرئيل! في هذا الموضع تخذلني؟ فقال له: تقدّم أمامك، فوالله لقد بلغت مبلغا ما بلغه [خلق من] خلق الله عزّ وجلّ قبلك» (٠٠٠).

<sup>(</sup>١) نوادر المعجزات: ص ١٧٠.

# زمن المعراج مبدأ ومنتهى:

السؤال: متى كان معراج الرسول الاعظم (صلى الله عليه وآله)؟

الجواب: التقييد للمعراج والإسراء بالليل في الآية لا يستلزم الحصر بذلك بعد الالتفات الى تكرر الإسراء والمعراج، وتصريح جملة من الروايات لدى الفريقين، لاسيا الواردة من أهل البيت التيلام بوقوع مرات منه نهاراً.

أما عدد مرات الإسراء والمعراج فبحسب المستفيض من روايات المعراج تكرر مرارا كثيرة جدا وفي احدى الروايات أنه اسري وعرج به عَيْلًا مائة وعشرين مرة، وهذا المفاد يتوافق اجمالا مع مستفيض الروايات المبينة لتفاصيل متباينة من ناحية المبدأ المكاني للإسراء أو الزماني أو الأحداث المتضمنة فيه أو المصاحبة له.

وفي رواية: «أنّه صلّى الله عليه وآله نودي ألف مرّة بالدنوّ، وفي كلّ مرّة قضيت لي حاجة، ثمّ قال الله عزّ وجلّ لي: سل تعط» (٠٠٠).

قال بن طاووس في سعد السعود في ذيل رواية للمعراج وفيها اختلاف عن بقية الروايات في عدة الانبياء الذين صلوا خلف النبي في المسجد الأقصى: ولعل هذا الإسراء كان دفعة أخرى غير ما هو مشهور فإن الأخبار وردت مختلفة في صفات الإسراء المذكور ولعل الحاضرين من الأنبياء كانوا في هذه الحالة دون الأنبياء اللغين حضروا في الإسراء الآخر لأن عدد الأنبياء الأجناد مائة ألف نبي وأربعة

۱۹

<sup>(</sup>١) المناقب لابن شهر آشوب: ج 1 ص 179.



وعشرون ألف نبي ولعل الحاضرين من الأنبياء كانوا في هذه هم المرسلون أو من له خاصة وسر مصون وليس كل ما جرى من خصائص النبي وعلي الله عرفناه وكل ما يحتمله العقل وكرم الله جل جلاله لا يجوز التكذيب في معناه.. (۱).

فقد روى الصفار: عن علي بن محمد بن سعيد، عن حمدان بن سليان، عن عبد الله بن محمد الياني، عن منيع، عن يونس، عن صباح المزني، عن أبي عبد الله (عليه السلام) قال: «عرج بالنبي (صلى الله عليه و آله) مائة وعشرين مرة، ما من مرة إلا وقد أوصى الله النبي (صلى الله عليه وآله) بولاية علي (عليه السلام) والأئمة من بعده، أكثر مما أوصاه بالفرائض» ".

نعم روى على بن أبي حمزة، قال سأل أبو بصير أبا عبد الله (عليه السلام) وأنا حاضر، فقال: جعلت فداك، كم عرج برسول الله (صلى الله عليه وآله)؟ فقال: «مرتين، فأوقفه جبرئيل (عليه السلام) موقفا فقال له: مكانك - يا محمد - فلقد وقفت موقفا ما وقفه ملك قط ولا نبي...» ولعله محمول على تعداد أهم مرات المعراج التي حصل فيها افترضت فيها فرائض الدين.

ومن جهة المبدأ الزماني لوقوع الإسراء والمعراج فقد ورد عنهم عليه أن أول صلاة صلاها النبي على كانت في المعراج، ولا ريب في الأدلة أن النبي على كانت

<sup>(</sup>۱) سعد السعود ص ۱۰۱.

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات: ج١ ص ٧٩.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ج ١ ص ٤٤٣.

متعبدا منذ نعومة أظفاره، مما ينبه عن أن المعراج منذ ذلك، كما أن احد روايات المعراج المفصلة الظاهرة في وقوعه قبل سن الأربعين.

ففي موثق إسحاق بن عهار، قال: سألت أبا الحسن موسى بن جعفر (عليه السلام) كيف صارت الصلاة ركعة وسجدتين، وكيف إذا صارت سجدتين لم تكن ركعتين؟

فقال: «إذا سألت عن شيء ففرغ قلبك لتفهم، إن أول صلاة صلاها رسول الله (صلى الله عليه و آله) إنها صلاها في السهاء بين يدي الله تبارك وتعالى قدام عرشه جل جلاله، وذلك أنه لما أسري به وصار عند عرشه تبارك وتعالى، قال: يا محمد، ادن من صاد فاغسل مساجدك وطهرها وصل لربك، فدنا رسول الله (صلى الله عليه و آله) إلى حيث أمره تبارك وتعالى، فتوضأ وأسبغ وضوءه، ثم استقبل الجبار تبارك وتعالى قائها، فأمره بافتتاح الصلاة ففعل....»(").

وأما من جهة منتهى سلسلة تكرر وقوع المعراج ففي عيون الأخبار بسنده إلى عبد العظيم بن عبد الله الحسني عَنْ مُحمَّد بن علي الرضاعَنْ أبيه الرضاعَنْ أبيه الرضاعَنْ أبيه موسى بن جعفر عَنْ أبيه عَنْ آبائه المِهْ اللهُ عَنْ أمير المؤمنين اللهُ قَالَ: «دخلت أنا وفاطمة عَلَى رسول الله عَنْ أسري بي إلى الساء

<sup>(</sup>١) علل الشرائع: ج٢ ص ٣٣٤.



رأيت نساء مِنْ أمتي في عذاب شديد فأنكرت شأنهن فبكيت لما رأيته مِنْ شدّة عذابهن ورأيت امرأة معلّقة بلسانها وليت امرأة معلّقة بلسانها والحميم في حلقها و ... أمّا المعلقة بشعرها فإنّها كانت لا تغطي شعرها مِنْ الرجال وأمّا المعلّقة بلسانها فَإنّها تؤذي زوجها و ... "". وهذه الرواية بقرينة دخول أمير المؤمنين عليّلٍ وفاطمة على أن المعراج والإسراء استمر تكرره لرسول الله عَنْ في المدينة المنورة.

كما أن المبدأ المكاني للإسراء والمعراج قد اختلف باختلافه فتارة من منزل أم هاني بنت أبي طالب وثانية من المسجد الحرام كان نائما في ظل الكعبة وثالثة من الأبطح.

وروى عبد الصمد بن بشير، قال: سمعت أبا عبد الله (عليه السلام)، يقول: «جاء جبرئيل رسول الله (صلى الله عليه و آله) وهو بالأبطح بالبراق، أصغر من البغل وأكبر من الحمار، عليه ألف ألف محفة "من نور، فشمس" البراق حين أدناه منه ليركبه، فلطمه جبرئيل (عليه السلام) لطمة عرق البراق منها، ثم قال: اسكن، فإنه محمد، ثم زف" به من بيت المقدس إلى السماء "" الحديث. وكذلك

<sup>(</sup>١)عيون أخبار الرضا: ح٢٤/ ج٢/ ص١٣.

<sup>(</sup>٢) المحفة: مركب من مراكب النساء كالهودج. «مجمع البحرين - حفف - 5: 39».

<sup>(</sup>٣) الشّموس من الدوابّ: إذا شردت و جمحت و منعت ظهرها. «لسان العرب-شمس- 6: 113».

<sup>(</sup>٤) زفّ: أسرع. « لسان العرب- زفف- 9: 136».

<sup>(</sup>٥) تفسير العياشي سورة البقرة الآية ٢٨٥.

مفاد عدة من الروايات أنه أسري به من الأبطح قبل بعثته بالرسالة، وهو يغاير اسرائه من بيت أم هانئ بنت أبي طالب، نعم الروايات المتضمنة لاحتجاجه على قريش بالإسراء والمعراج فهي بعد البعثة.



# أهمية المعراج:

السؤال: ما هو حيز معراج الرسول الاعظم في أحاديث المعصومين؟

الجواب: لا يخفى أن الإسراء والمعراج هو باب عظيم في معرفة النبوة والوحي، بل باب عظيم في معرفة النبوة والوحي، بل باب عظيم في معرفة الولاية والمعاد والبرزخ والجنة والنار وفي كثير من حقائق فصول وأبواب العقائد، ولمزيد من توضيح ذلك نذكر:

١-بحسب الإشارات والتنبيهات لأهل البيت عليه الموحي في المعراج أعظم درجة وشأنا من الوحي بنزول جبرائيل الله على الرسول يَلِي في الأرض بمراتب شاسعة جدا، وكان أسبق من نزوله على النبي علي .

7-أن أركان الفروع والتي هي من أصول الدين، لأنها أركان للفروع وليست من الفروع، فوجوبها من الفروع، فوجوبها من الفروع، فوجوبها من الفروع، فوجوبها من اصول الدين وهو ركن يرتكز عليه فروع الدين، فسميت بأركان الفروع لا أنها من الفروع، هذه الأركان لم ينزل بها الوحي في الأرض بتوسط جبرئيل ع، بل هي مما أوحي بها الى النبي على في المعراج، وأن المعراج محصص للوحي بأصول الدين وأركان الفروع والأمور البالغة الخطورة نظير الأذان كشعيرة كبرى للدين.

٣-أن الوحي في المعراج طبقات ومراتب بحسب درجة عروج النبي عَيالةً في العوالم، فكلم صعد كان الوحي أرفع درجة فولاية أمير المؤمنين وأهل

البيت الهي أوحي فرضها في أعالي درجات العروج فوق سدرة المنتهى، حيث لم يستطع جبرئيل عليه الصعود مع النبي على ولو اقترب أنملة لاحترق.

روى على بن أبي حمزة، قال سأل أبو بصير أبا عبد الله (عليه السلام) وأنا حاضر، فقال: جعلت فداك، كم عرج برسول الله (صلى الله عليه وآله)؟ فقال: «مرتين، فأوقفه جبرئيل (عليه السلام) موقفا فقال له: مكانك - يا محمد - فلقد وقفت موقفا ما وقف ملك قط ولا نبي، إن ربك يصلي. فقال: يا جبرئيل، وكيف يصلي؟ قال: يقول: سبوح قدوس أنا رب الملائكة والروح، سبقت رحمتي غضبي. فقال: اللهم عفوك عفوك - قال - وكان كما قال الله: قاب قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنى. فقال له أبو بصير: جعلت فداك، وما قاب قوسين أو أدنى؟ قال: ما بين سيتها إلى رأسها، فقال: كان بينها حجاب يتلألأ - ولا أعلمه إلا وقد قال: زبر جد - فنظر في مثل سم الإبرة إلى ما شاء الله من نور العظمة، فقال الله تبارك وتعالى: يا محمد، قال: لبيك ربي. قال: من لأمتك من بعدك؟ قال: الله أعلم. قال: على بن أبي طالب أمير المؤمنين، وسيد المسلمين، وقائد الغُر المحجلين.

قال: ثم قال أبو عبد الله (عليه السلام) لأبي بصير: «يا أبا محمد، والله ما جاءت ولاية علي (عليه السلام) من الأرض، ولكن جاءت من السهاء»(١٠).

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني: ج ١ ص ٤٤٣.



وممّا رواه الشيخ أبو جعفر بن بابويه رحمه الله تعالى في كتابه الموسوم بمولد النبيّ صلّى الله عليه وآله مائة وعشرين مرّة، ما من مرّة إلّا وقد أوصى الله تعالى فيها النبيّ صلّى الله عليه وآله بولاية علي بن أبي طالب عليه السّلام والأئمة أكثر ممّا أوصاه بالفرائض»(۱).

# استخلاف النبي عليا الله على امته عند عروجه:

ورد في جملة من أحاديث المعراج أن النبي على استخلف عليا عليه على امته عند ذهابه الى المعراج.

فقد روى بن طاوس عن تفسير بن ماهيار بسنده الى زيد بن على قالا: قال رسول الله ﷺ: «...ثُمَّ قَالَ فِي جَبْرَيْ لُ يَا مُحَمَّدُ تَقَرَّبُ إِلَى رَبِّكَ فَقَدْ وَطِئْتُ الْيَوْمَ مَكَاناً الله ﷺ: «...ثُمَّ قَالَ فِي جَبْرَيْ لُ يَا مُحَمَّدُ تَقَرَّبُ إِلَى رَبِّكَ فَقَدْ وَطِئْتُ الْيَوْمَ مَكَاناً بِكَرَامَتِكَ عَلَى الله عَزَّ وَجَلَّ مَا وَطِئْتُهُ قَطُّ وَلَوْ لَا كَرَامَتُكَ لَأَحْرَقَنِي هَذَا النُّورُ الله عَنَّ يَدَيَّ قَالَ فَتَقَدَّمْتُ فَكُشِفَ فِي عَنْ سَبْعِينَ حِجَاباً قَالَ قَالَ فِي يَا مُحَمَّدُ النُّورُ الله فَقِيلَ فِي بَيْنَ يَدَيَّ قَالَ فَقَدَ رَبُّ سَكَ فَخَرَرْتُ سَاجِداً وَقُلْتُ لَبَيْكَ رَبَّ الْعِزَّةِ لَبَيْكَ قَالَ فَقِيلَ فِي يَا مُحَمَّدُ ارْفَعْ رَأْسَكَ وَسَلْ تُعْطَ وَاشْفَعْ تُشَفَعْ يَا مُحَمَّدُ أَنْتَ حَبِيبِي وَصَفِيعِي وَرَسُولِي إِلَى خَلْقِي وَأُمِينِي وَسَلْ تُعْطُ وَاشْفَعْ تُشَفَعْ يَا مُحَمَّدُ أَنْتَ حَبِيبِي وَصَفِيعِي وَرَسُولِي إِلَى خَلْقِي وَأُمِينِي وَسَلْ تُعْطَ وَاشْفَعْ تُشَفَعْ يَا مُحَمَّدُ أَنْتَ حَبِيبِي وَصَفِيعِي وَرَسُولِي إِلَى خَلْقِي وَأُمِينِي فِي عِبَادِي مَنْ خَلَّفِي وَأُمِينِي وَصَافِي إِلَى خَلْقِي وَأُمِينِي فِي عِبَادِي مَنْ خَلَّفْتَ فِي قَوْمِكَ حِينَ وَفَدْتَ إِلَيَّ قَالَ فَقُلْتُ مَنْ أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنِي فَي عِبَادِي وَعُدودِي وَجُودِي وَوَزِيرِي وَعَيْبَةُ عِلْمِي وَمُنْجِزِ وَعَدَاتِي فَقَالَ لِي رَبِي وَلَا بِأَنْكَ أَوْلَ فَقُلْتُ مُ لَا أَقْبَلُ الْإِيمَانَ بِي وَلَا بِأَنْكَ وَعُرِي وَجُودِي وَجُودِي وَجُدِدِي وَقُدْدِي وَقُدْرَتِي عَلَى خَلْقِي لَا أَقْبَلُ الْإِيمَانَ فِي وَلَا بِأَنْتَ

<sup>(</sup>١) كتاب مولد النبيّ للشيخ الصدوق: مفقود. الدر النظيم في مناقب الأئمة اللهاميم، ص: 106.

نَبِيُّ إِلَّا بِالْوَلَايَةِ لَهُ يَا مُحُمَّدُ أَتُحِبُ أَنْ تَرَاهُ فِي مَلَكُوتِ السَّمَاءِ قَالَ فَقُلْتُ رَبِّي وَكَيْفَ فِي بِهِ وَقَدْ خَلَفْتُهُ فِي الْأَرْضِ قَالَ فَقَالَ لِي يَا مُحُمَّدُ ارْفَعْ رَأْسَكَ قَالَ فَرَفَعْتُ رَأْسِي فِإِذَا أَنَا بِهِ مَعَ الْمُلَائِكَةِ الْمُقَرِّينَ مِمَّا يَلِي السَّمَاءَ الْأَعْلَى قَالَ فَضَحِكْتُ حَتَّى بَدَتْ وَإِذَا أَنَا بِهِ مَعَ الْمُلَائِكَةِ الْمُقَرِّينَ مِمَّا يَلِي السَّمَاءَ الْأَعْلَى قَالَ فَضَحِكْتُ حَتَّى بَدَتْ نَوَاجِدِي قَالَ فَقُلْتُ يَا رَبِّ الْيُومَ قَرَّتْ عَيْنِي ثُمَّ قِيلَ لِي يَا مُحَمَّدُ قُلْتُ لَبَيْكَ فَى عَلِيًّ عَهْداً فَاسْمَعُهُ قَالَ لِي يَا مُحَمَّدُ قُلْتُ لَبَيْكَ فَى عَلِيًّ عَهْداً فَاسْمَعُهُ قَالَ لَي يَا مُحَمَّدُ قُلْتُ لَكَ يَا رَبِّ قَالَ الْفَجَارِ وَإِمَامُ مَنْ أَطَاعَنِي وَهُو الْكَلِمَةُ التَّي عَلِي عَلَي وَالْمَامُ الْأَبْرَارِ وَقَاتِلُ الْفُجَارِ وَإِمَامُ مَنْ أَطَاعَنِي وَهُو الْكَلِمَةُ التَّي عَلَي وَمَنْ أَبْعَضَهُ فَقَدْ اللَّي مُنْ أَلُكُ يَا مُحَبَّدُ وَالْمُ اللَّهُ لَكَ يَا مُحَمَّدُ وَالْمُ اللَّهُ لَكَ يَا مُحَبَّدُ وَالْمُ اللَّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ لَكَ يَا مُحْرَئِيلُ قَالَ لَقُولِ اللَّهُ لَكَ يَا عُكَمَّدُ وَالْمُ اللَّ اللَّي اللَّهُ لَكَ يَا مُحْرَئِيلُ قَالَ لَقُولَ اللَّهُ لِي فَقُولُ اللهُ لَكَ يَا مُحْرَئِيلُ وَالْمُ اللَّهُ لَكَ يَا مُحْمَدُ وَالْمُ اللَّهُ وَكُولَ اللَّهُ لَكَ يَا عُكَمَّدُ وَالْمُ اللَّهُ وَكُولَ اللَّهُ لَكَ يَا عُكَمَّدُ وَالْمُ اللَّالِي الْمُعَلِّمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ لَكَ يَا عُكَمَّدُ وَالْمُ اللَّهُ لَلُكَ يَا عُكَمَّدُ وَالْمُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ لَكَ يَا عُكَمَّدُ وَالْمُ اللَّهُ اللَّي الْمُعَلِّمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>١) اليقين باختصاص مولانا علي عليه السلام بإمرة المؤمنين، النص، ص: 291.



# غايات المعراج:

السؤال: ما هو الهدف من المعراج ؟

الجواب: قد ذكرت الآيات والروايات عدة غايات:

1-لأجل تلقي الوحي الأعظم لتلقي أركان الدين فقد روى في الكافي صحيح اعلائي لابن أذينة عن أبي عبد الله (عليه السلام) قال: قال: «ما تروي هذه الناصبة؟ فقلت: جعلت فداك، في ماذا؟ فقال: «في أذانهم وركوعهم وسجودهم. فقلت: إنهم يقولون: إن أبي بن كعب، رآه في النوم. فقال: كذبوا، إن دين الله عز وجل أعز من أن يرى في النوم.

قال: فقال له سدير الصيرفي: جعلت فداك، فأحدث لنا من ذلك ذكرا؟ فقال أبو عبد الله (عليه السلام): إن الله عز وجل لما عرج بنبيه (صلى الله عليه و آله) إلى سهاواته السبع...» (١٠٠٠).

وهو يبين أن الوحي في المعراج أعظم شأنا من الوحي الذي ينزل على رسول الله وهو يبين أن الوحي المالنبي الله وهو في الأرض، وأن معالم الدين وأركانه لا يمكن أن توحى الى النبي الله بالوحي النازل الى الأرض فضلا عن أن يكون بتوسط رؤيا.

2 - منها رؤية الآيات لنريه من آياتنا، «فَجَاوَزْتُ سِدْرَةَ الْمُنْتَهَى عِنْدَها جَنَّةُ الْمَاْوى حَتَّى تَعَلَّقُ تُ بِسَاقِ الْعَرْشِ إِنِّي أَنَا اللهُ لا إِلَهَ إِلَّا حَتَّى تَعَلَّقْتُ بِسَاقِ الْعَرْشِ إِنِّي أَنَا اللهُ لا إِلَهَ إِلَّا

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج٣ ص ٤٨٢.

أَنَا...السَّلامُ اللَّوْمِنُ اللَّهَيْمِنُ الْعَزِينُ الجُبَّارُ المُتكَبِّرُ الرَّءُوفُ الرَّحِيمُ وَرَأَيْتُهُ بِقَلْبِي وَمَا رَأَيْتُهُ بِعَيْنِي فَهَذَا أَفْضَل».

وفي صحيح ثابت بن دينار، قال: سألت زين العابدين علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب (عليهم السلام) عن الله عز وجل هل يوصف بمكان؟ فقال: «لا، تعالى الله عن ذلك. قلت: فلم أسرى بنبيه (صلى الله عليه وآله) إلى السهاء؟ قال: ليريه ملكوت السهاوات وما فيها من عجائب صنعه وبدائع خلقه»(١٠).

وروى الطبرسي عن الرضاعليه السلام أن ابا قرة المحدث: سَأَلَهُ عَنْ قَوْلِ اللهِ ﴿ مُسبُحانَ اللَّهِ عِنْ اللَّهُ عَمْ اللّهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهِ فَقَدْ أَعْدَرَ وَبَدَيْنَ لَمْ فَعَلَ بِهِ ذَلِكَ وَمَا وَاللَّهُ عَمْ اللهِ فَقَدْ أَعْدَرَ وَبَدَيْنَ لَمْ فَعَلَ بِهِ ذَلِكَ وَمَا وَآهُ... "".

٣-التكريم والإعظام للنبي على: في مناقب لابن شهر آشوب: وَفِي رِوَايَةٍ «أَنَّهُ نُودِيَ أَلْفَ مَرَّةٍ بِالدُّنُوِّ وَفِي كُلِّ مَرَّةٍ قُضِيَتْ لِي حَاجَةٌ ثُمَّ قَالَ لِي سَلْ تُعْطَ فَقُلْتُ يَا نُودِيَ أَلْفَ مَرَّةٍ بِالدُّنُوِّ وَفِي كُلِّ مَرَّةٍ قُضِيَتْ لِي حَاجَةٌ ثُمَّ قَالَ لِي سَلْ تُعْطَ فَقُلْتُ يَا رَبِّ اتَّخَذْتَ إِبْراهِيمَ خَلِيلًا وَكَلَّمْتَ مُوسى تَكْلِيها عَلَى بِسَاطِ الطُّورِ وَأَعْطَيْتَ مُوسى تَكْلِيها عَلَى بِسَاطِ الطُّورِ وَأَعْطَيْتَ مُوسى شَكْلِيها عَلَى بِسَاطِ الطُّورِ وَأَعْطَيْتَ مِن سَلِيها مَا اللَّهُ وَكَلَّمْتَ مُوسى تَكْلِيها عَلَى بِسَاطِ الطُّورِ وَأَعْطَيْتِ فَقَالَ اتَّخَذْتُ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا وَاتَّخَذْتُ اللَّهُ عَظِيماً مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْها وَاتَّخَذْتُ إِنْ رَاهِيمَ خَلِيلًا وَاتَّخَذْتُ اللهِ عَظِيماً فَا اللَّهُ اللهِ اللَّه عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الْحَلَيْدِي فَقَالَ التَّخَذْتُ إِنْ رَاهِيمَ خَلِيلًا وَاتَّخَذْتُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) أمالي الصدوق المجلس ٢٩ ص ١٥٠.

<sup>(</sup>٢) الأسراء: ١.

<sup>(</sup>٣) الاحتجاج للطبرسي ج٢ ص ٤٠٦.



وَكَلَّمْتُ مُوسَى تَكْلِيماً عَلَى بِسَاطِ الطُّورِ وَكَلَّمْتُكَ عَلَى بِسَاطِ النُّورِ وَأَعْطَيْتُ سُلَيُهانَ مُلْكاً فَانِياً وَأَعْطَيْتُكَ مُلْكاً بَاقِياً فِي الجُنَّةِ» (().

4- لإَب الاغ الناس بمقامه المكرم وأن عليا وزيره: ففي المناقب: رُوِيَ: «أَنَا المُحْمُودُ وَأَنْتَ مُحُمَّدُ شَقَقْتُ اسْمَكَ مِنْ اسْمِي فَمَنْ وَصَلَكَ وَصَلْتُهُ وَمَنْ قَطَعَكَ بَتُلْتُهُ انْ زِلْ إِلَى عِبَادِي فَأَخْبِرْهُمْ بِكَرَامَتِي إِيَّاكَ وَأَنَّي لَمْ أَبْعَثْ نَبِيًا إِلَّا جَعَلْتُ لَهُ وَزِيرًا وَأَنَّكَ رَسُولِي وَأَنَّ عَلِيًّا وَزِيرُك "".

وقيل: فَالْأَوَّلُ مِعْرَاجُ الْعَجَائِبِ وَالثَّانِي مِعْرَاجُ الْكَرَامَة "".

5 - إكرام وتشريف الملائكة وسكان السماوات بمشاهدته عَيُّكُ.

7 - أن يخبر البشر بعجائب عظمة الله تعالى وبغيبه بعد هبوطه، روى يونس بن عبد الرحمن قال: قلت لأبي الحسن موسى بن جعفر (عليها السلام): لأي علة عرج الله بنبيه (صلى الله عليه وآله) إلى السماء، ومنها إلى سدرة المنتهى، ومنها إلى حجب النور وخاطبه وناجاه هناك، والله لا يوصف بمكان؟ فقال (عليه السلام): "إن الله لا يوصف بمكان، ولا يجري عليه زمان، ولكنه عز وجل أراد أن يشرف به ملائكته وسكان سماواته، ويكرمهم بمشاهدته، ويريه من عجائب

<sup>(</sup>١) مناقب بن شهر آشوب ج ١ ص ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار: ج١٨، ص٣٣٨.

<sup>(</sup>٣) مناقب بن شهر آشوب ج١ ص ١٧٧.

عظمته ما يخبر به بعد هبوطه، وليس ذلك على ما يقوله المشبهون، سبحانه وتعالى على يصفون» (١٠٠٠).

وروى إِسْحَاقَ بْنِ عَبَّادٍ، قَالَ قَالَ الصَّادِقُ (عَلَيْهِ السَّلَامُ): «لَّا أُسْرِيَ بِرَسُولِ اللهِ (صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ) فِي طَرِيقٍ مَرَّ عَلَى عِيرٍ فِي مَكَانٍ مِنَ الطَّرِيقِ، فَقَالَ لِقُرَيْشٍ وَلَيْشٍ وَيَن اللهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ) قَدْ أَسْرَى بِي فِي هَذِهِ اللَّيْلَةِ حِينَ أَصْبَحَ - يَا مَعَاشِرَ قُرَيْشٍ إِنَّ اللهَ (تَبَارَكَ وَتَعَالَى) قَدْ أَسْرَى بِي فِي هَذِهِ اللَّيْلَةِ مِنَ اللهُ حِين أَصْبَحَ - يَا مَعَاشِرَ قُريْشٍ إِنَّ اللهَ (تَبَارَكَ وَتَعَالَى) قَدْ أَسْرَى بِي فِي هَذِهِ اللَّيْلَةِ مِن اللهُ حِيدِ الْحُترامِ إِلَى المُسْجِدِ الْأَقْصَى - يَعْنِي بَيْتَ المُقْدِسِ - حَتَّى رَكِبْتُ عَلَى اللهُ عِن اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَصَعِدْتُ إِلَى السَّالَمُ وَهِي وَالنَّارَ وَمَا فِيهَا، وَالنَّارَ وَمَا فِيهَا، وَالنَّارَ وَمَا فِيهَا، وَاطَّلَعْتُ عَلَى المُلْكِ كُلِّهِ مُن وَرَأَيْتُ الْجُنَّةَ وَمَا فِيهَا، وَالنَّارَ وَمَا فِيهَا، وَاطَّلَعْتُ عَلَى المُلْكِ كُلِّهِ مُن وَرَأَيْتُ الْجُنَّةَ وَمَا فِيها، وَالنَّارَ وَمَا فِيها، وَاطَّلَعْتُ عَلَى المُلْكِ كُلِّهِ مُن وَرَأَيْتُ الْجُنَّةُ وَمَا فِيها، وَاطَّلَعْتُ عَلَى المُلْكِ كُلِّهِ مُن .

<sup>(</sup>١) التوحيد للصدوق ص ١٧٥.

<sup>(</sup>٢) الهداية الكبرى، ص: 58.



## المعراج جسماني وروحي:

السؤال: هل تمت عملية عروج الرسول الاعظم بروحه أم بروحه وجسده وما دليلكم على أي القولين؟

الجوواب: قال الصدوق في الأمالي في وصف دين الإمامية على الإيجاز والاختصار فقال رضوان الله عليه دين الإمامية هو ... والإقرار بالمساءلة في والاختصار فقال رضوان الله عليه دين الإمامية هو ... والإقرار بخلق الجنة والنار القبر حين يدفن الميت وبمنكر ونكير وبعذاب القبر والإقرار بخلق الجنة والنار وبمعراج النبي عليه إلى الساء السابعة ومنها إلى سدرة المنتهى ومنها إلى حجب النور وبمناجاة الله عز وجل إياه وأنه عرج به بجسمه وروحه على الصحة والحقيقة لا على الرؤيا في المنام وأن ذلك لم يكن لأن الله عز وجل في مكان هناك لأنه متعال عن المكان ولكنه عز وجل عرج به يشتشريفا به وتعظيا لمنزلته وليريه ملكوت الساوات كها أراه ملكوت الأرض ويشاهد ما فيها من عظمة الله عز وجل وليخبر أمته بها شاهد في العلو من الآيات والعلامات ...

وقال بن شهر أشوب في متشابه القرآن: ثم إن الناس مختلفون في المعراج فالخوارج ينكرونه وقالت الجهمية عرج بروحه دون جسمه على طريق الرؤيا وقالت المعتزلة بل عرج بروحه وجسمه إلى بيت المقدس وقال أصحابنا وجميع أصحاب الحديث والتأويل والجبائي والطوسي بل عرج بروحه وبجسمه إلى السهاوات حتى بلغ سدرة المنتهى في السهاء السابعة.

<sup>(</sup>١) امالي الصدوق ص ٦٣٩ المجلس ٩٣.

وقال في المناقب: اختلَف النَّاسُ في الْمِعْرَاجِ فَاخُوَارِجُ يُنْكُرُونَهُ وَقَالَتِ الجُهْمِيَّةُ وَالنَّيْدِيَةُ وَالْمُعْتَزِلَةُ عُرِجَ بِرُوحِهِ دُونَ جِسْمِهِ عَلَى الطَّرِيقِ الرُّوْيَا وَقَالَتْ الْإِمَامِيَّةُ وَالنَّيْدِيَةُ وَالْمُعْتَزِلَةُ بَلْ عُرِجَ بِرُوحِهِ وَبِحِسْمِهِ إِلَى بَيْتِ المُقْدِسِ لِقَوْلِهِ تَعَالَى إِلَى المُسْجِدِ الْأَقْصَى وَقَالَ بَلْ عُرِجَ بِرُوحِهِ وَبِحِسْمِهِ إِلَى السَّهَاوَاتِ رُويَ ذَلِكَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ وَابْنِ الْحَدُونَ بَلْ عُرِجَ بِرُوحِهِ وَجِسْمِهِ إِلَى السَّهَاوَاتِ رُويَ ذَلِكَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ وَابْنِ مَسْعُودٍ وَحُدَيْفَةَ وَأَنسِ وَعَائِشَةَ وَأُمَّ هَانِي وَنَحْنُ لَا نُنْكِرُ ذَلِكَ إِذَا قَامَتِ الدَّلَالَةُ مَسْعُودٍ وَحُدَيْفَةَ وَأَنسِ وَعَائِشَةَ وَأُمِّ هَانِي وَنَحْنُ لَا نُنْكِرُ ذَلِكَ إِذَا قَامَتِ الدَّلَالَةُ وَكَذَيْفَةَ وَأَنسِ وَعَائِشَة وَأُمِّ هَانِي وَنَحْنُ لَا نُنْكِرُ ذَلِكَ إِذَا قَامَتِ الدَّلَالَةُ وَكَذَيْكَ إِذَا قَامَتِ اللَّلَالَةُ وَلَا السَّعَاءِ الدَّنْيَ وَكَذَلِكَ نُرِي إِنْ الْهِيمَ وَلِعِيسَى إِلَى الرَّابِعَةِ بَلْ رَفَعَهُ اللهُ إِلَيْهِ وَلِإِدْرِيسَ وَقَلْدُ لَكَ نُوعِ إِنْ راهِيمَ وَلِعِيسَى إِلَى الرَّابِعَةِ بَلْ رَفَعَهُ اللهُ إِلَيْهِ وَلِإِدْرِيسَ وَكَانَ قَابَ وَلِي قَالُ اللَّرُونِ وَلَا لَكَ لِعُلُو اللَّوْمِ وَلَوْمُ وَلَا لَا اللَّهِ مِنْ عُرُوجِهِ الللهُ أَوْلُهُ وَلَا لَكَ لِعُلُقَ اللهُ عَلَيْقُ وَلَوْمُ وَلَا لَكَ يُعَلِيلُ وَالنَّاعِمِ إِذَا هُوى فَيَكُونُ عُرُوجُهُ وَنُزُولُهُ بَيْنَ تَأْكِيدَيْنَ ".

وظاهر كلامه أن ضرورة جسانية المعراج هي الى المسجد الاقصى في الساء الرابعة، واما ما زاد فهو بحسب الادلة لا قيام الضرورة.

قال السيد هاشم البحراني في حلية الأبرار في أحوال محمد وآله الأطهار عليهم السلام: والأحاديث في خبر المعراج بالغ حدّ التواتر، منقول من طرق كثيرة من الفريقين، وحديث تخفيف الصلاة وسؤال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ربّه، ورجوع الخمسين الصلاة إلى خمس صلوات حين قال له موسى عليه

<sup>(</sup>١) و في نسخة: و جابر.

<sup>(</sup>٢) مناقب بن شهر آشوب ج١ ص ١٧٧.



السلام: إرجع إلى ربّك، وسله التخفيف حديث منقول عن أئمتنا عليهم السلام بطرق عديدة (۱).

وفي موثق بْنِ فَضَّالٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي الْحُسَنِ عَلِيِّ بْنِ مُوسَى الرِّضَا عَلَيْلٍ أَنَّهُ قَالَ: «مَنْ كَذَّبَ بِالْمِعْرَاجِ فَقَدْ كَذَّبَ رَسُولَ اللهِ ﷺ» ".

وفي رواية عَبْدِ الْعَظِيمِ بْنِ عَبْدِ الله الْحُسَنِيِّ قَالَ: دَخَلْتُ عَلَى سَيِّدِي عَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ الْطَيْلِا فَلَيَّا الْقَاسِمِ أَنْتَ وَلِيُّنَا حَقّاً قَالَ فَقُلْتُ لَهُ عَلَيْهِ حَتَّى عَلَيْهِ فَلَيْ أَرِيدُ أَنْ أَعْرِضَ عَلَيْكَ دِينِي فَإِنْ كَانَ مَرْضِيّاً بَبَتُ عَلَيْهِ حَتَّى يَا أَبْنَ رَسُولِ اللهِ إِنِّ أَرِيدُ أَنْ أَعْرِضَ عَلَيْكَ دِينِي فَإِنْ كَانَ مَرْضِيّاً بَبَتُ عَلَيْهِ حَتَّى يَا أَبْا الْقَاسِمِ فَقُلْتُ إِنِّ اللهَ تَعَالَى وَاحِدٌ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ..... وَأَقُولُ إِنَّ الْمُعْرَاجَ حَقُّ وَاللّسَاءَلَة فِي الْقَيْرِ حَقُّ وَإِنَّ الْجُنَّة وَالنَّارَ حَقٌّ وَالصِّرَاطَ حَقٌّ وَالْمُراجَ حَقٌّ وَإِنَّ السَّاعَة آتِية لا رَيْبَ فِيها وَإِنَّ اللهُ تَعَالَى وَاحِدٌ كَتَّ وَالنَّارَ حَقٌّ وَالصِّرَاطَ حَقٌّ وَالْمُرائِضَ الْوَاجِبَة بَعْدَ الْوَلَايَةِ الصَّلَاةُ وَالزَّكَ الله وَالْمَنِي وَالنَّالِ وَاللَّهُ مَلُ وَاللَّكَ رِ فَقَالَ عَلِي اللهَ وَاللَّهُ وَالنَّالُهُ وَالْمَارُ عِنَا اللْهَالِهِ يَا اللْهَالِهِ يَا الْفَاسِمِ هَذَا وَالله دِينُ اللهُ الَّذِي ارْتَضَاهُ لِعِبَادِهِ فَانْبُتُ عَلَيْهِ أَنْبُتَكَ وَالْمَالُولِ اللهَ اللَّذِي الْقَوْلِ النَّابِ فِي الْمُنْ الْقَالِمِ فِي الْمُنْ وَفِي الْلَاخِرَةِ فَى الْقَوْلِ النَّابِ فِي الْمُنْ اللَّالْمُولُ وَاللَّهُ وَلِ اللَّالِي وَالْمَالُومِ وَالْمُولِ اللَّالِي فَا الْمُنْ الْفَوْلِ اللَّالِي وَالْمَالُومُ الللْمَالُ وَلِي الللْمُ وَلَا اللْقَوْلِ الللَّهُ وَالْمَالُومُ اللْمُؤْلُ اللَّالَةُ وَلِ النَّابِ فِي الْمُنْ وَالْمُ وَلَى اللْمُولُ اللْمُؤْلِ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ وَالْمُؤْلُ اللَّهُ وَلِي اللْمُؤْلُ اللْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ وَلُولُ اللْمُؤْلُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللْمُؤْلُ الللَّهُ الللْمُؤْلُ اللللْمُؤْلُ اللللْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللْمُؤْلُ اللْمُؤْلُولُ الللْمُؤْلُ اللَّهُ اللْمُؤْلُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الللْمُؤْلُولُ اللْ

<sup>(</sup>١) حلية الأبرار للسيد هاشم البحراني ج1، ص: 431.

<sup>(</sup>٢) صفات الشيعة، للصدوق ص: 50.

<sup>(</sup>٣) الأمالي( للصدوق)، النص، ص: 340.

وروى الصفار في بصائر الدرجات وعلى بن إبراهيم: بإسناده عن أبي برزة الأسلمي، قال: سمعت رسول الله (صلى الله عليه و آله) يقول لعلي بن أبي طالب (عليه السلام): «يا علي، إن الله تعالى أشهدك معي في سبعة مواطن.

أما أول ذلك: فليلة أسري بي إلى السماء، قال لي جبرئيل: أين أخوك؟ فقلت: خلفته ورائي قال: ادع الله فليأتك به، فدعوت الله فإذا مثالك معي، وإذا الملائكة وقوف صفوف، فقلت: يا جبرئيل، من هؤلاء؟ قال: هم الذين يباهيهم الله بك يوم القيامة، فدنوت فنطقت بها كان وبها يكون إلى يوم القيامة.

<sup>(</sup>١) الخصال للصدوق ص 193، الأمالي (للطوسي) ص105 المجلس 4 ح 161/ 15.



والثاني: حين أسري بي في المرة الثانية فقال لي جبرئيل: أين أخوك؟ قلت: خلفته ورائي، قال: ادع الله فليأتك به؛ فدعوت الله فإذا مثالك معي، فكشط وألى عن سبع ساوات حتى رأيت سكانها وعهارها وموضع كل ملك منها.... وأما السادس: لما أسري بي إلى السهاء جمع الله لي النبيين، وصليت بهم ومثالك خلفي»".

والرواية صريحة في كون اسراءه على التيالِ معه بينها كان اسراء علي التيالِ معه بجسده المثالي.

وروى الشيخ في اماليه معتبرة ابي بصير عن الصادق عليه إلى الله تعالى أشهدك معي في سبعة مواطن حتى أنست بك.

أما أول ذلك: فليلة أسري بي إلى السماء، قال لي جبرئيل (عليه السلام): أين أخوك يا محمد؟ فقلت: خلفته ورائي، فقال: ادع الله عز وجل فليأتك به فدعوت الله عز وجل فإذا مثالك معي، وإذا الملائكة وقوف صفوف، فقلت: يا جبرئيل، من هؤلاء؟ فقال: هؤلاء الذين يباهيهم الله عز وجل بك يوم القيامة، فدنوت فنطقت بها كان وبها يكون إلى يوم القيامة.

(٢) بصائر الدرجات ج١ ص ١٠٧ ، ب٢٠ ح ٣ - تفسير القمي سورة النجم الآية ١-٢٠، ج٢ ص ٣٣٥.

<sup>(</sup>١) الكشط: القلع و الكشف. « لسان العرب- كشط- 7: 387».

والثاني: حين أسري بي إلى ذي العرش عز وجل، قال جبرئيل: أين أخوك يا محمد؟ فقلت: خلفته ورائي. فقال: ادع الله عز وجل فليأتك به؛ فدعوت الله عز وجل فإذا مثالك معي، وكشط لي عن سبع سهاوات حتى رأيت سكانها وعهارها وموضع كل ملك منها.... والخامسة: ناجيت الله عز وجل ومثالك معي، فسألت فيك خصالا أجابني إليها إلا النبوة، فإنه قال: خصصتها بك، وختمتها بك... والسادسة: لما طفت بالبيت المعمور كان مثالك معي... "". والرواية هذه ايضا تؤكد على الجسد المثال لأمير المؤمنين عليه أنه كان مع النبي في أنه كان بجسده الأرضي.

وعن ابن عبّاس قال: قال رسول الله صلّى الله عليه وآله: «خلق الله تعالى نور محمّد صلّى الله عليه وآله، فكان النور يطوف بالقدرة، فإذا وصل إلى العظمة سجد لها تعظيها لله، ففتق النور فتقين، فكان الفتق الأوّل محمّدا، والثاني عليّا، فكان نور محمّد يحيط بالعظمة، ونور عليّ يحيط بالقدرة، ثمّ قسم نور محمّد على أربعة أقسام، فخلق من الجزء الأوّل: العرش، ومن الثاني: الجنان، ومن الثالث: الحجب؛ ثمّ قسم الرابع أربعة أجزاء، فخلق من الأوّل: العقل، ومن الثاني: الأرواح، ومن الثالث: المعرفة والعلم، والرابع ركّبه في أبصار العباد وأسهاعهم وقلوبهم، ومنه ضوء النهار وإشراق الشمس والقمر، وبذلك عرج محمّد صلّى الله عليه وآله إلى ملكوت السهاوات والعرش وأدخله الجنّة في الدنيا وخرق به

<sup>(</sup>١) أمالي الطوسي المجلس ٣٢ ص ٦٤٢.



الحجب المتلألئة، وبه يعقل دين الإسلام ويهتدى للإيهان، وثبّت الأرواح في الأجسام، ومنه تتشعّب معارف ذوي الألباب، وعلوم ذوي الأذكار، وسمعوا الحيقّ وفهموه» ((). فكلّ ذلك نور محمّد وعليّ، أكرمها وشرّفها وذكرهما في الكتاب المكتوب الذي كتبه قبل خلق العالم في النّد كر المكتوب والعلم المنصوب ().

وروى القمي في صحيح بن سنان عَنْ أبي عبد الله على إلى إلى الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى الرسل إلى بلى رسول الله على وَذَلِكَ أنَّهُ كَانَ أقرب الخلق إلى الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى وَكَانَ بالمكان الذي قَالَ لَهُ جبرائيل لله أُسري به إلى الساء - تَقَدَّمَ يا مُحمَّد فَقَدْ وطأت موطئاً لَمْ يطأه ملك مقرّب ولا نبي مُرسل ولولا أنَّ روحه ونفسه كانت مِنْ ذَلِكَ المكان لما قدر أنَّ يبلغه فكانَ مِنْ الله عَزَّ وَجَلَّ كَمَا قَالَ الله ﴿قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَذْنَى ﴾ أيّ بَلْ أدنى »".

ويُستفاد مِنْ الروايتين جملة أُمُور:

<sup>(</sup>١) انظر: مشارق أنوار اليقين: 56 - 58.

<sup>(</sup>٢) غرر الأخبار للحسن بن محمد الديلمي ص ١٩٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير القمى سورة الأعراف الآية ١٧٢.

منها اولاً: قول ه الله: «ولولا أنَّ روحه ونفسه كانت مِنْ ذَلِكَ المكان لما قَدر أنَّ يبلغه، فَكَانَ مِنْ الله عَزَّ وَجَلَّ كَمَا قَالَ الله قاب قوسين أو أدنى أي بَلْ أدنى » دالُّ عَلَى أنَّ المراحل العليا مِنْ المعراج النبوي كَانَ روحانيا روحيا مِنْ الجسم الرقيق للروح لا للجسم الأرضي، نعم المراحل الاولى مِنْ المعراج كَانَ بالجسم الأرضي ولعلَّه بمقدار عروج البراق دون الرفرف.

وبعبارة أُخرى: يُستفاد مِنْ هَـذِهِ الصحيحة ونظيرها مما هـو بـنفس المفاد أنَّ العرام إلى العروج فِي كُلّ عالم جسماني لابُدَّ أنْ يكون بالجسم الذي هُـوَ مِنْ طينة ذَلِكَ العالم لعجز الجسم الغليظ عَنْ الولوج فِي عالم جسماني ألطف مِنْ هُ إِلَّا أنْ يتلطّف بدرجة ذَلِكَ العالم ومقتضى التلطّف تبدل الجسم مِنْ سنخ غليظ إلى لطيف ويـؤول ذَلِكَ العالم ومقتضى التلطّف تبدل الجسم مِنْ سنخ غليظ إلى لطيف ويـؤول ذَلِكَ إلى نفس الضابطة، وَهَـذَا ما بيّنه هِ فِي قوله «لما قدر أنْ يبلغه» وقوله هي الولا أنَّ روحه ونفسه مِنْ ذَلِكَ المكان».

وتقرر في مواضع مِنْ هَذَا الفصل أنَّ كُلِّ ساء مِنْ السموات السبع، بَلْ والأرضين السبع ذَاتَ طبيعة جسانية تختلف في الكثافة واللطافة والغلظة والرقّة بين واحدة وأنخرى.

<sup>(</sup>١) القمى: ج١، ص٢٤٦، ميثاق النبيين في الذّر.



ومنها ثانياً: عجز جبرائيل في المعراج عَنْ الاستمرار في العروج مَعَ الْنَبِيّ داللَّ عَلَى اللَّ عَلَى اللَّ عَد الأنبياء لديه مِنْ الأجسام اللطيفة والرقيقة مِنْ عوالم جسمانية علوية ما لا يتوفّر لدى الملائكة المقربين ولا الأنبياء المرسلين، وَمِنْ ثمة لدى النبي عَلَي أرواح بطبقات عالية فوق روح الملائكة المقربين والأنبياء المرسلين، وَقَدْ فسَّر سبب قدرته على العروج أزيد مِنْ جبرائيل وفي رواية أخرى أزيد مِنْ ميكائيل الذي هو فوق ميكائيل الذي هو فوق ميكائيل، وَهَذَا مما يشير إلى أنَّ قدرة أبدان الملائكة.

مَعَ أَنَّ مَا وَرَدَمِنْ أُوصَاف بدنية لأجنحة عظام الملائكة أمر مهول إلَّا أَنَّ مَا وَرَدَمِنْ أُوصَاف بدنية لأجنحة عظام الملائكة أمر مهول إلَّا أَنَّ مقتضى عروجه مَيَّا في الطبقات العليا بروحه أيّ بجسمه الرقيق إلى درجات يعجز عنها كُلّ الملائكة هُو كون طبقات أجسامه الرقيقة هُيَ أعظم الأجسام عَلَى الإطلاق.

ولعلَّ الى ذلك الإشارة في جملة مِنْ الروايات أنَّ الإمام مِنْ أهل البيت يحيط بالفعل دفعة بها دون العرش إلى الأرض السفلى، وكذا ما وَرَدَ فِي وصف الإمام المعصوم منهم أنه عين الله الَّتِي لا يُخفى عَلَيْهِ خافية وأذن الله الواعية فِي الأُمَّم ويده الباسطة بالنعم وجنبه الأقرب.

## المدة المستغرقة للمعراج:

السؤال: كم هي الفترة التي غابها الرسول الاعظم اثناء معراجه عن مكة؟

**الجواب**: المدة مختلفة بحسب مفاد الروايات وذلك بحسب مرات المعراج وليست سواء:

روى هشام بن الحكم، عن أبي عبد الله الله قال : «إن رسول الله (عَيَالَهُ) صلى العشاء الآخرة ، وصلى الفجر في الليلة التي اسري به بمكة» (١٠).

2- روى الطبرسي في (الاحتجاج): عن موسى بن جعفر (عليهما السلام) عن أبيه، عن آبائه، عن الحسين بن علي، عن أبيه علي بن أبي طالب (عليهم السلام) [في احتجاجه على] يهودي يخبره علم اوتي الأنبياء من الفضائل، ويأتيه أمير المؤمنين (عليه السلام) بما أوتي رسول الله (صلى الله عليه وآله) بما هو أفضل مما اوتي الأنبياء من الفضائل، فكان فيها ذكر له اليهودي أن قال له: فإن هذا سليهان بن داود قد سخرت له الرياح فسارت به في بلاده غدوها شهر ورواحها شهر.

فقال له على (عليه السلام): «لقد كان كذلك، ومحمد (صلى الله عليه وآله) اعطي ما هو أفضل من هذا، إنه أسري به من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى مسيرة

<sup>(</sup>١) تفسير العياشي سورة الإسراء الآية ١ ، ج ٢ ص ٢٧٩.



شهر، وعرج به في ملكوت السهاوات مسيرة خمسين ألف عام في أقل من ثلث ليلة حتى انتهى إلى ساق العرش...»(١).

3-وروى القمي: عن الصادق المن عن أحد المرات لعروج النبي يَنَا أنه كان نائما في الأبطح وحوله ينام على المن وحمزة وجعفر المن : قَالَ ثُمَّ أَدْرَكَهُ جَبْرَائِيلُ بِالْبُرَاقِ وَأَسْرَى بِهِ إِلَى بَيْتِ الْمُقْدِسِ وَعَرَضَ عَلَيْهِ مَحَارِيبَ الْأَنْبِياءِ وَآيَاتِ الْأَنْبِياءِ فَصَلَّى فِيهَا وَرَدَّهُ مِنْ لَيْلَتِهِ إِلَى مَكَّة) (".

4-وفي تفسير العياشي: وفي رواية أخرى عن هشام عنه: «لما أسري برسول الله عليه تفسرت الصلاة فأذن جبرئيل وأقام جبرئيل للصلاة فقال: يا محمد تقدم فقال له رسول الله عليه: تقدم يا جبرئيل، فقال له: إنا لا نتقدم الآدميين منذ أمرنا بالسجود لآدم» ".

وعن حفص بن البختري، عن أبي عبد الله (عليه السلام) قال: «لما أسري برسول الله (صلى الله عليه و آله) حضرت الصلاة فأذن جبرئيل (عليه السلام)، فلم قال: الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر...»".

<sup>(</sup>١) الإحتجاج للطبرسي ج١ ص ٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمى سورة الإسراء الآية ١، ج ٢ ص ١٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير العياشي سورة الإسراء الآية ١ ، ج ٢ ص ٢٧٧.

<sup>(</sup>٤) الفقيه للصدوق ج١ ص ٢٨١ الحديث ٨٦٤.

وصحيح زُرَارَةَ وَالْفَضْلِ عَنْ أَبِي جَعْفَ وَ اللّهِ عَلْهِ إِلَى اللهِ عَلَيْهِ وَالْفَامَ فَتَقَدَّمَ رَسُولُ السَّمَاءِ فَبَلَغَ الْبَيْتَ المُعْمُ ورَ وَحَضَرَتِ الصَّلَاةُ فَأَذَّنَ جَبْرَئِيلُ وَأَقَامَ فَتَقَدَّمَ رَسُولُ السَّمَاءِ فَبَلَغَ الْبَيْتَ المُعْمُ ورَ وَحَضَرَتِ الصَّلَاةُ فَأَذَّنَ جَبْرَئِيلُ وَأَقَامَ فَتَقَدَّمَ رَسُولُ اللهِ عَنْهُ وَالنّبِي وَمَنْ اللهِ عَنْهُ وَالنّبِي عَلَيْهُ فِي اللّهِ عَلَيْهُ فِي اللّهِ عَلَيْهُ فِي المُرض.

٥-كم ورد في روايات أخرى أن وقت الزوال ظهر الجمعة كان أحد مرات العروج، وأنها أول صلاة تم تشريع افتراضها.

٣-ويظهر من بعض الروايات أنه على صلى الظهرين والمغربين والفجر في المعراج كالذي روى الصدوق عن محمد بن حمزة، قال: قلت لأبي عبد الله (عليه السلام): لأي علة يجهر في صلاة الفجر وصلاة المغرب وصلاة العشاء الآخرة، وسائر الصلوات مثل: الظهر والعصر لا يجهر فيها؟ ولأي علة صار التسبيح في الركعتين الأخيرتين أفضل من القراءة؟

قال (عليه السلام): «لأن النبي (صلى الله عليه و آله) لما أسري به إلى السهاء، كان أول صلاة فرضها الله عليه صلاة الظهريوم الجمعة، فأضاف الله عز وجل إليه الملائكة تصلي خلفه، وأمر الله عز وجل نبيه (صلى الله عليه و آله) أن يجهر بالقراءة، ليبين لهم فضله، ثم افترض عليه العصر، ولم يضف إليه أحدا من

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج٣ ص ٣٠٢.



الملائكة، وأمره أن يخفي القراءة، لأنه لم يكن وراءه أحد، ثم افترض عليه المغرب، ثم أضاف إليه الملائكة، فأمره بالإجهار وكذلك العشاء الآخرة، فلم قرب الفجر افترض الله تعالى عليه الفجر فأمره بالإجهار ليبين للناس فضله كما بين للملائكة، فلهذه العلة يجهر فيها»(١).

7-والرواية المتقدمة لحفص بن البختري عن أبي عبد الله عليه قال لما أسري رسول الله عليه على الله عليه الله على الله عليه الله عليه الله على الل

<sup>(</sup>١) علل الشرائع: ج٢ ص ٣٢٣ ب ١٢.

### الإسراء من مكم الى اين المسجد الاقصى البيت المقدس؟

السؤال: لماذا كان الاسراء من مكة الى بيت المقدس؟

### تحريف اليهود لأسم البيت المقدس:

الجواب: هناك تحريفان أو ثلاثة في التسمية جريا في مسجد بيت حظيرة المحاريب أو بيت محاريب الأنبياء في فلسطين، وقفنا منذ عقدين على الإشارة اليه في روايات أهل البيت عليتالم ، الأول: اطلاق البيت المقدس عليه من قبل اليهود والنصاري، الثاني: تسميته من قبلهم ببيت الصخرة، الثالث: تسميته بالمسجد الأقصى، وقد جرى هذا من قبل المستولين على الحكم بعد رحيل النبي عَلَيَّه، مع أن بناء المسجد في عهد الإسلام في باحة بيت الصخرة إنها تم بعد رحيل سيد الأنبياء عَيْلَةً، مع أن البيت المقدس هو البيت المعمور في السياء الرابعة لا في فلسطين، وكذلك الصخرة هي في البيت المعمور في السياء الرابعة أو السابعة كما سيأتي في الروايات أو هي في مسجد السهلة كما في رواية أخرى، وان كان النبي عَيالَة قد مر ونزل بمسجد بيت محاريب الأنبياء في فلسطين الذي شاع باسم بيت الصخرة والذي هو أول القبلتين، لكن ذلك لا يعنى انه بيت المقدس ذلك والحديث طويل في هذا الشأن، كما أن المسجد الاقصى هو البيت المعمور وهو الذي في السماء الرابعة.

ثم إن المسجد الأقصى الذي ذكر في آية الإسراء ليس المرادب بيت محاريب الأنبياء الذي شاع تسميته ببيت الصخرة بفلسطين كما اشتهر بين المفسرين، بل



المراد به البيت المعمور في السماء الرابعة كما ورد عن أهل البيت المنتسط وهم أدرى بحقائق الأشياء، وهو المسمى بالبيت المقدس أيضا إما كوصف عام أو كعلم.

بل وردت روايات عديدة انه البيت المعمور وانه الذي اسري اليه النبي الله ونزل في فلسطين بل الصخرة هي في مسجد السهلة، وإن كان النبي قد ذهب ونزل في اسراءه بفلسطين، وان الذي في فلسطين ليس اسمه مسجد الصخرة ولا بيت المقدس ولا المسجد الأقصى بل اسمه الحقيقي هو (بيت محاريب الأنبياء) أو (حظيرة الأنبياء) واليهود بعد النبي عيسى حرفوا اسمه الى بيت المقدس كما ورد في رواية عن الإمام موسى بن جعفر علي إلى ينفي اسم مسجد بيت المقدس عنه وأنه مسجد المحاريب.

وأما ما في أكثر الروايات -من تسميته والاطلاق عليه مسجد بيت المقدس واقل عددا تسميه الاقصى - فهو مجاراة للاسم الذي وضعه الناس وليس هو المشعر للاسم الإلهي للمكان، وإذا دقق النظر فيها فنرى المواربة موجودة في لسانها بنحو لا تأبى الروايات التي تصرح بالحقيقة.

فالذي في فلسطين هو مسجد المحاريب كما ورد في جملة من الروايات:

اولاً: قدروى في الكافي حديث الراهب النصراني مع الكاظم المنه «...ثُمَّ أَقْبَلَ الرَّاهِبُ قَدْ كُنْتُ قَوِيّاً عَلَى دِينِي الرَّاهِبُ يَسْأَلُهُ فَعَالَ الرَّاهِبُ قَدْ كُنْتُ قَوِيّاً عَلَى دِينِي وَمَا خَلَّفْتُ أَخُداً مِنَ النَّصَارَى فِي الْأَرْضِ يَبْلُغُ مَبْلَغِي فِي الْعِلْم وَلَقَدْ سَمِعْتُ

بِرَجُلِ فِي الْهِنْدِ إِذَا شَاءَ حَجَّ إِلَى بَيْتِ الْمُقْدِسِ فِي يَوْم وَلَيْلَةٍ ثُمَّ يَرْجِعُ إِلَى مَنْزِلِهِ بِأَرْضِ الْهِنْدِ فَسَأَلْتُ عَنْهُ بِأَيِّ أَرْضٍ هُو فَقِيلَ لِي إِنَّهُ بِسُبْذَانَ ١٠٠ وَسَأَلْتُ الَّذِي أَخْبَرَنِي فَقَالَ هُوَ عَلِمَ الإسْمَ الَّذِي ظَفِرَ بِهِ آصَفُ صَاحِبُ سُلَيْهَانَ لَّا أَتَى بِعَرْش سَبَإٍ وَهُوَ الَّذِي ذَكَرَهُ اللهُ لَكُمْ فِي كِتَابِكُمْ وَلَنَا مَعْشَرَ الْأَدْيَانِ فِي كُتُبِنَا ... فَقَالَ لَهُ أَبُ و إِبْرَاهِيمَ عَلَيْلٍ عُدْ إِلَى حَدِيثِ الْهِنْدِيِّ فَقَالَ لَهُ الرَّاهِبُ سَمِعْتُ بِهَذِهِ الْأَسْمَاءِ وَلَا أَدْرِي مَا بِطَانَتُهَا وَلَا شَرَائِحُهَا وَلَا أَدْرِي مَا هِيَ وَلَا كَيْفَ هِيَ وَلَا بِدُعَائِهَا فَانْطَلَقْتُ حَتَّى قَدِمْتُ سُبْذَانَ الْهِنْدِ فَسَأَلْتُ عَنِ الرَّجُلِ فَقِيلَ لِي إِنَّهُ بَنَى دَيْراً فِي جَبَلِ فَصَارَ لَا يَخْرُجُ وَلَا يُرَى إِلَّا فِي كُلِّ سَنَةٍ مَرَّتَيْنِ وَزَعَمَتِ الْهِنْدُ أَنَّ اللهَ فَجَّرَ لَهُ عَيْناً فِي دَيْرِهِ وَزَعَمَتِ الْهِنْدُ أَنَّهُ يُنزَعُ لَهُ مِنْ غَيْرِ زَرْع يُلْقِيهِ وَيُحْرَثُ لَهُ مِنْ غَيْر حَرْثٍ يَعْمَلُهُ فَانْتَهَيْتُ إِلَى بَابِهِ فَأَقَمْتُ ثَلَاثًا لَا أَدُقُّ الْبَابَ وَلَا أُعَالِجُ الْبَابَ فَلَـاً كَانَ الْيَوْمُ الرَّابِعُ فَتَحَ اللهُ الْبَابَ وَجَاءَتْ بَقَرَةٌ عَلَيْهَا حَطَبٌ تَجُرُّ ضَرْعَهَا يَكَادُ يَخْرُجُ مَا فِي ضَرْعِهَا مِنَ اللَّبَنِ فَدَفَعَتِ الْبَابَ فَانْفَتَحَ فَتَبِعْتُهَا وَدَخَلْتُ فَوَجَدْتُ الرَّجُ لَ قَائِماً يَنْظُرُ إِلَى السَّمَاءِ فَيَنْكِمِ وَيَنْظُرُ إِلَى الْأَرْضِ فَيَنْكِمِ وَيَنْظُرُ إِلَى الْجِبَالِ فَيَبْكِي فَقُلْتُ سُبْحَانَ الله مَا أَقَلَ ضَرْبَكَ فِي دَهْرِنَا هَذَا فَقَالَ لِي وَالله مَا أَنَا إِلَّا حَسَنَةٌ مِنْ حَسَنَاتِ رَجُلِ خَلَّفْتَهُ وَرَاءَ ظَهْ رِكَ فَقُلْتُ لَـهُ أُخْبِرْتُ أَنَّ عِنْدَكَ اسْماً مِنْ أَسْهَاءِ الله تَبْلُغُ بِهِ فِي كُلِّ يَوْم وَلَيْكَةٍ بَيْتَ المُقْدِسِ وَتَرْجِعُ إِلَى بَيْتِكَ فَقَالَ لِي وَهَلْ تَعْرِفُ بَيْتَ الْمُقْدِسِ قُلْتُ لَا أَعْرِفُ إِلَّا بَيْتَ الْمُقْدِسِ الَّذِي بِالشَّامِ قَالَ لَيْسَ بَيْتَ

<sup>(</sup>١) في بعض النسخ[ بسندان] و كذا فيما يأتي.



المُقْدِس وَلَكِنَّهُ الْبَيْتُ المُقَدَّسُ وَهُو بَيْتُ آلِ مُحَمَّدٍ عَلَيْ فَقُلْتُ لَهُ أَمَّا مَا سَمِعْتُ بِهِ إِلَى يَوْمِي هَذَا فَهُ وَ بَيْتُ الْمُقْدِسِ فَقَالَ لِي تِلْكَ مَحَارِيبُ الْأَنْبِيَاءِ وَإِنَّهَا كَانَ يُقَالُ لَهَا حَظِيرَةُ الْمُحَارِيبِ حَتَّى جَاءَتِ الْفَتْرَةُ الَّتِي كَانَتْ بَيْنَ مُحَمَّدٍ وَعِيسَى عَلَيْ وَقَرْبَ الْبَلاءُ مِنْ أَهْلِ الشِّرْكِ وَحَلَّتِ النَّقِهَاتُ فِي دُورِ الشَّيَاطِينِ فَحَوَّلُوا وَبَدَّلُوا وَنَقَلُوا تِلْكَ الْأَسْمَاءَ وَهُـوَ قَوْلُ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى الْبَطْنُ لِآلِ مُحَمَّدٍ وَالظَّهْرُ مَثَلٌ إِنْ هِـيَ إِلَّا أَسْمَاءُ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَآبِاؤُكُمْ مَا أَنْزَلَ اللهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ فَقُلْتُ لَهُ إِنِّي قَدْ ضَرَبْتُ إِلَيْكَ مِنْ بَلَدٍ بَعِيدٍ تَعَرَّضْتُ إِلَيْكَ بِحَاراً وَغُمُوماً وَهُمُوماً وَهُمُوماً وَخَوْفاً وَأَصْبَحْتُ وَأَمْسَيْتُ مُؤْيَساً أَلَّا أَكُونَ ظَفِرْتُ بِحَاجَتِي فَقَالَ لِي مَا أَرَى أُمَّكَ حَمَلَتْ بِكَ إِلَّا وَقَدْ حَضَرَهَا مَلَكٌ كَرِيمٌ وَلَا أَعْلَمُ أَنَّ أَبِاكَ حِينَ أَرَادَ الْوُقُوعَ بِأُمِّكَ إِلَّا وَقَدِ اغْتَسَلَ وَجَاءَهَا عَلَى طُهْرِ وَلَا أَزْعُمُ إِلَّا أَنَّهُ قَدْ كَانَ دَرَسَ السِّفْرَ الرَّابِعَ مِنْ سَهرِهِ ذَلِكَ فَخُتِمَ لَهُ بِخَيْرِ ارْجِعْ مِنْ حَيْثُ جِئْتَ فَانْطَلِقْ حَتَّى تَنْزِلَ مَدِينَةَ مُحَمَّدٍ عَلَا الَّتِي يُقَالُ لَمَا طَيْبَةُ وَقَدْ كَانَ اسْمُهَا فِي الْجَاهِلِيَّةِ يَثْرِب ... "".

<sup>(</sup>١) الكافي (ط - الإسلامية)، ج1، ص: 483)

لِي تِلْكَ مَحَارِيبُ الْأَنْبِياءِ وَإِنَّمَا كَانَ يُقَالُ لَمَا حَظِيرَةُ الْمُحَارِيبِ حَتَّى جَاءَتِ الْفَتْرَةُ الْمَالِيْ فَحَرَّلِهِ الْأَنْبِياءِ وَإِنَّمَا كَانَ يُقَالُ لَمَا الْبَلاءُ مِنْ أَهْلِ الشَّرْكِ وَحَلَّتِ النَّقِهَاتُ النِّيهِ كَانَتْ بَيْنَ مُحُمَّدٍ وَعِيسَى عَلَي وَقَرُبَ الْبَلاءُ مِنْ أَهْلِ الشِّرْكِ وَحَلَّتِ النَّقِهَاتُ فِي دُورِ الشَّيَاطِينِ فَحَوَّلُوا وَبَدَّلُوا وَنَقَلُوا تِلْكَ الْأَسْمَاءَ وَهُو قَوْلُ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى الْبَطْنُ لِآلِ مُحَمَّدٍ وَالظَّهْرُ مَثَلُ - إِنْ هِي إِلَّا أَسْماءٌ سَمَّيْتُمُوها أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمْ ما أَنْزَلَ اللهَ بَها مِنْ شُلُطانٍ»، وفيه تصريح أن التسمية تشعير إلهي، لكن أهل الكتاب حرفوا اسماء وتسميات هذه المشاعر عما وضع لها من أسماء كمشعر إلهي، وفي ذيل الرواية تقرير الكاظم هي لكلام حواريه.

ثم إنه قد بسطنا الكلام في كتاب الدائرة الاصطفائية الثانية لأهل البيت عليه في عنوان أهل البيت عليه عنوان واسم مشعر إلهي عام شامل لكل من المسجد الحرام والمسجد النبوي ومراقد أهل البيت عليه ، ولجملة من البيوت في السموات، وأن المراد من البيت في آية التطهير هو البيت المقدس المسعر الإلهي العام الشامل لكل هذه المواطن السابقة كها تشير اليه كثير من روايات أهل البيت عليه في وأن ولي وأولياء هذه البيوت هم النبي علي وقرباه المصطفون.

ثانياً: وقد روى العياشي عن سلام الحناط عن رجل عن أبي عبد الله الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن المساجد التي لها الفضل، فقال: «المسجد الحرام ومسجد الرسول، قلت: والمسجد الأقصى جعلت فداك فقال: ذاك في الساء، إليه أسري رسول الله عَلَيْهُ»، فقلت: إن الناس يقولون: إنه بيت المقدس فقال: «مسجد الكوفة



أفضل منه» ". والرواية نظيرها روايات عديدة تنفي أفضلية بيت المحاريب أو بيت محاريب أو بيت محاريب الأنبياء على مسجد الكوفة بل لا يصل الى درجة فضيلته ولا يقاربه في الفضيلة بل دونه بكثير، فهي صريحة في أن البيت المقدس إن اريد به بيت محاريب الأنبياء بفلسطين الذي شاع اطلاق مسجد وبيت الصخرة عليه فمسجد الكوفة افضل منه، فكيف يباهي الله تعالى به في الاسراء بنبيه إليه.

مع أنه روى الشيخ أحمد بن محمد بن خالد البرقي في المحاسن: عن أبيه، عن الحسين بن يزيد النوفلي، عن إسهاعيل بن مسلم السكوني، عن جعفر بن محمد، عن آبائه، عن علي عليهم السلام قال: «الصلاة في بيت المقدس ألف صلاة»". وقول الباقر عليه في الرواية السابقة يشير الى أن المراد من فضيلة الصلاة في بيت المقدس معنى الحقيقة الشرعية له، لا الشائع عند أهل الكتاب وعموم الناس.

ونظيره ما رواه الصدوق في الفقيه: وقال أبو جعفر الباقر عليه السلام لأبي حمزة الشهالي: «المساجد الأربعة: المسجد الحرام، ومسجد الرسول صلى الله عليه وآله، ومسجد بيت المقدس، ومسجد الكوفة، يا أبا حمزة الفريضة فيها تعدل حجة، والنافلة تعدل عمرة»(").

<sup>(</sup>١) تفسير العياشي سورة الإسراء الآية ١ ، ج١ ص ٢٧٩.

<sup>(</sup>٢) المحاسن للبرقي ج1 ص 55.

<sup>(</sup>٣) الفقيه للصدوق ج١ ص ٢٢٩ ، الحديث ٦٨٤.

ثالثاً: وروى الطبري في نوادر المعجزات بسنده عن إسماعيل الجعفي، قال: «كنت في المسجد الحرام قاعداً وأبو جعفر محمّد بن عليّ عليها السّلام في ناحية، رافع رأسه إلى السماء مرّة، وإلى الكعبة مرّة، ويقول: ﴿سُبْحانَ اللّذِي أَسْرى بِعَبْدِهِ لَنُلّا مِنَ المُسْجِدِ الحُرامِ إِلَى المُسْجِدِ الْأَقْصَى اللّذِي بارَكْنا حَوْلَهُ ﴾ فكرّد ذلك ليلًا مِنَ المُسْجِدِ الحُرامِ إِلَى المُسْجِدِ الْأَقْصَى اللّذِي بارَكْنا حَوْلَهُ ﴾ فكرّد ذلك [ثلاث مرات] ثمّ التفت إلى فقال: أيّ شيء يقول أهل العراق في هذه الآية يا عراقيّ؟ قلت: يقولون أسري به من المسجد الحرام إلى بيت المقدس.

قال: ليس كما يقولون، ولكنّه أسري به من هذه - يعني الأرض - إلى هذه - وأومئ بيده إلى السماء وما بينهما - ثمّ قال: إنّ الله تبارك وتعالى لما أراد زيارة نبيّه صلّى الله عليه وآله بعث إليه ثلاثة من عظماء الملائكة: جبرئيل وميكائيل وإسرافيل وبعث معهم حولة من حمولته تعالى، يقال لها «البراق»(۱).

فأخذ له جبرئيل عليه السّلام بالركاب، وأخذ ميكائيل عليه السّلام باللجام، وأخذ له جبرئيل عليه السّلام يسوّي عليه ثيابه، فتصاعدا به في العلوّ في الهواء حتّى انفتحت لهم سهاء الدنيا والثانية والثالثة والرابعة، فلقي فيها إبراهيم عليه السّلام فقال له: يا محمّد، أبلغ أمّتك السلام [وأخبرهم] أنّ الجنّة تشتاق إليهم. ثمّ تصاعدا بهم في الهواء، ففتحت لهم السهاء الخامسة والسادسة، واجتمعوا عند السابعة "...

<sup>(</sup>١) الحمولة: بفتح الحاء، ما يحتمل عليه الناس من الدوابِّ سواء كانت عليها الأحمال أو لم تكن كالركوب.

<sup>(</sup>٢) نوادر المعجزات في مناقب الأئمة الهداة عليهم السلام، ص: 170.



رابعاً: وروى الطبري بسند آخر عن جابر الجعفي، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ عليهما السّلام قال: «بينا أمير المؤمنين عليه السّلام جالسا في المسجد وقد احتبى بسيفه، وألقى ترسه خلف ظهره، والناس حوله، إذ أتاه رجل فقال: يا أمير المؤمنين، آية في القرآن قد اشتدّت على قلبي، وشكّكتني في ديني! فقال له أمير المؤمنين عليه السّلام: وما تلك الآية؟ قال الرجل: قوله عزّ وجلّ وَسْئُلْ مَنْ أَرْسَلْنا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنا، فهل في [ذلك] الزمان من سبق محمّدا؟ فقال له أمير المؤمنين عليه السّلام: اجلس أيّها الرجل أشرح لك صدرك فيها شككت فيه، إن شاء الله. فجلس الرجل بين يدي أمير المؤمنين، فقال عليه السلام: يا عبد الله، إِنَّ الله يقول في كتابه وقوله الحقِّ: سُبْحانَ الَّذِي أَسْرى بعَبْدِهِ لَيْلًا مِنَ المُسْجِدِ الْحَرام إِلَى الْمُسْجِدِ الْأَقْصَى اللَّذِي بارَكْنا حَوْلَهُ لِنُرِيهُ مِنْ آياتِنا.. فكان من آيات الله تعالى التي أراها محمّدا أن أسرى به حتّى انتهى إلى السماء السادسة فقام فأذّن مرّتين وأقام الصلاة مرّتين، يقول فنادى به «حيّ على خير العمل». فلمّا أقام الصلاة قال: يا محمّد، قم فصلّ بهم واجهر بالقرآن، إلى خلفك زمر من الملائكة والنبيّين لا يعلم عددهم إلّا الله. فتقدّم رسول الله صلّى الله عليه وآله فصلّى بهم جميعا ركعتين، فجهر بها بالقراءة ب: «بِسْمِ الله الرَّحْنِ الرَّحِيمِ» فلمَّا سلَّم وانصرف من صلاته، أوحى الله تعالى إليه كلمح البصر: يا محمّد وَسْئَلْ مَنْ أَرْسَلْنا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنا أَجَعَلْنا مِنْ دُونِ الرَّحْمِن آلِمَةً يُعْبَدُونَ. قال: فالتفت رسول الله صلّى الله عليه وآله إلى من خلفه من الأنبياء، فقال: على ما تشهدون؟ قالوا: نشهد أن لا إله إلَّا الله، وأنَّك رسول الله، وأنَّ كلَّ نبيّ منَّا خلَّف وصيًّا من أهله، ما خلا هذا، فإنه لا عصبة له - يعنون بذلك عيسى بن مريم عليه السّلام - ونشهد أنّك سيّد النبيّين، ونشهد أنّ عليّا وصيّك سيّد الأوصياء. وعلى ذلك أخذت مواثيقنا. ثمّ أقبل على الرجل فقال: يا عبد الله، هذا تأويل ما سألت عنه من كتاب الله: ﴿ وَسُئَلْ مَنْ أَرْسَلْنا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنا ﴾ «٠٠٠.

وهذه الرواية بعينها رواها بن طاووس من رواية ابي بكر بن محمد الشامي بسنده ابي الصباح الطائي (الكناني) عنه علم الم الكيليم ولكن الرواة أوهموا في اللفظ ففرقوا بين البيت المقدس والبيت المعمور مما ينبه على تطرق الوهم من الرواة في نقل خصوصيات البيت المقدس كما أشار اليه أهل البيت علي في روايات كثيرة.

خامساً: فروى بن طاووس عَنْ أَبِي الصَّبَّاحِ الطَّائِي عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدِ النَّالِ قَالَ: «أَتَى رَجُلُ أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ عَلَيْلِا وَهُو فِي مَسْحِدِ الْكُوفَةِ قَدِ احْتَبَى "بِسَيْفِهِ فَالَ : «أَتَى رَجُلُ أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ إِنَّ فِي الْقُرْآنِ آيَةً قَدْ أَفْسَدَتْ قَلْبِي وَشَكَّكَتْنِي فِي دِينِي قَالَ فَقَالَ يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ إِنَّ فِي الْقُرْآنِ آيَةً قَدْ أَفْسَدَتْ قَلْبِي وَشَكَّكَتْنِي فِي دِينِي قَالَ عَلِي لِللَّهِ وَمَا هِي قَالَ قَوْلُهُ عَزَّ وَجَلَ وَسْئَلْ مَنْ أَرْسَلْنا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنا " هَلْ كَانَ فِي ذَلِكَ النَّ مَانِ غَيْرُهُ فَقَالَ لَهُ عَلِيٌ لِيكِ اجْلِسْ أَجْبِرُكَ إِنْ شَاءَ الله إِنَّ اللهَّ عَزَّ وَجَلَ وَسُئَلْ مَنْ أَرْسَلْنا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنا " هَلْ كَانَ فِي ذَلِكَ الزَّمَانِ غَيْرُهُ فَقَالَ لَهُ عَلِيٌ لِيكِ اجْلِسْ أَجْبِرُكَ إِنْ شَاءَ الله إِنَّ اللهُ عَزَّ وَجَلَ وَسُئَلْ مَنْ أَرْسَلْنا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنا " هَلْ وَيَابِهِ سُبْحَانَ اللهُ عَلِي السَّعِبِ الْمُعَالِي اللهُ عَنْ وَجَلَ وَسُلُولِي السَّعَالِ اللهُ عَنْ وَجَلَ وَمَا اللهُ عَنْ وَجَلَ وَلَا اللهُ عَنْ وَجَلَ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَجَلَ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَجَلَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَنْ وَجَلَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَنْ وَجَلَلُ اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ اللهِ الْعَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ وَاللهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) نوادر المعجزات في مناقب الأئمة الهداة عليهم السلام، ص: 176.

<sup>(</sup>٢) أي اشتمل به.

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف: الآية 45، و في النسخ: « من أرسلنا قبلك».

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء: الآية 1.



الَّتِي أَرَاهَا مُحَمَّدا عَلَيْ أَنَّهُ أَتَاهُ جَبْرَئِيلُ اللَّهِ فَاحْتَمَلَهُ مِنْ مَكَّةَ فَوَافَى بِهِ بَيْتَ المُقْدِس فِي سَاعَةٍ مِنَ اللَّيْلِ ثُمَّ أَتَاهُ بِالْبُرَاقِ فَرَفَعَهُ إِلَى السَّهَاءِ ثُمَّ إِلَى الْبَيْتِ المُعْمُورِ فَتَوَضَّأً جَبْرَئِيلُ وَتَوَضَّا النَّبِيُّ عَلِيا كُوْضُونِهِ وَأَذَّنَ جَبْرَئِيلُ وَأَقَامَ مَثْنَى مَثْنَى وَقَالَ لِلنَّبِيِّ عَيِّلاً تَقَدَّمْ وَصَلِّ وَاجْهَرْ بِصَلَاتِكَ فَإِنَّ خَلْفَكَ صُفُوفاً مِنَ الْمَلائِكَةِ لَا يَعْلَمُ عَـدَدَهُمْ إِلَّا الله وَفِي الصَّفِّ الْأَوَّلِ أَبُـوكَ آدَمُ وَنُـوحٌ وَهُـودٌ وَإِبْـرَاهِيمُ وَمُوسَـي وَكُـلَّ نَبِيٍّ أَرْسَلَهُ الله مُـذْ خَلَقَ السَّاوَاتِ وَالْأَرْضَ إِلَى أَنْ بَعَثَكَ يَـا مُحَمَّدُ فَتَقَدَّمَ النَّبِيُّ عَيَّا اللَّهُ عَلَيْهِ فَصَلَّى بِهِمْ غَيْرَ هَائِبِ وَلَا مُحْتَشَم رَكْعَتَيْنِ فَلَمَّا انْصَرَفَ مِنْ صَلَاتِهِ أَوْحَى الله إِلَيْهِ سْئَلْ مَنْ أَرْسَلْنا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنا الْآيَةَ فَالْتَفَتَ إِلَيْهِمُ النَّبِيُّ عَيِّلاً فَقَالَ بِمَ تَشْهَدُونَ قَالُوا نَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَـهَ إِلَّا الله وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَـهُ وَأَنَّـكَ رَسُـولُ اللهَّ وَأَنَّ عَلِيًّا أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ وَوَصِيُّكَ وَكُلُّ نَبِيٍّ مَاتَ خَلَّفَ وَصِيًّا مِنْ عُصْبَتِهِ غَيْرَ هَذَا وَأَشَارَ إِلَى عِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ فَإِنَّهُ لَا عُصْبَةَ لَهُ وَكَانَ وَصِيُّهُ شَمْعُونَ الصَّفَا بْنَ حَمُّونَ بْنِ عامة [عَمَامَة] وَنَشْهَدُ أَنَّكَ رَسُولُ اللهَ سَيِّدُ النَّبِيِّينَ وَأَنَّ عَلِيَّ بْنَ أَبِي طَالِب سَيِّدُ الْوَصِيِّينَ أُخِذَتْ عَلَى ذَلِكَ مَوَاثِيقُنَا لَكُمَ إِبِالشَّهَادَةِ فَقَالَ الرَّجُلُ أَحْيَيْتَ قَلْبِي وَفَرَّجْتَ عَنِّى يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِين»(''.

سادساً: وفي صحيح أبان بن عثمان الأحمر البجلي عن أبي عبد الله جعفر بن محمد الصادق عليهما السلام، قال: «لما أسري برسول الله صلى الله عليه وآله وسلم إلى بيت المقدس حمله جبرئيل على البراق فأتيا بيت المقدس وعرض عليه محاريب

<sup>(</sup>١) اليقين باختصاص مولانا على عليه السلام بإمرة المؤمنين، النص، ص: 406.

الأنبياء وصلى ها ورده فمبر رسول الله صلى الله عليه وآليه وسلم في رجوعه بعسر لقريش وإذا لهم ماء في آنية وقد أضلوا بعيرا لهم وكانوا يطلبونه فشرب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم من ذلك الماء وأهرق باقيه. فلم أصبح رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال لقريش: إن الله جل جلاله قد أسرى بي إلى بيت المقدس وأراني آثار الأنبياء ومنازلهم، وإني مررت بعير لقريش في موضع كذا وكذا وقد أضلوا بعيرا لهم فشربت من مائهم وأهرقت باقي ذلك فقال أبو جهل: قد أمكنتكم الفرصة منه فاسألوه كم الأساطين فيها والقناديل؟ فقالوا: يا محمد إن هاهنا من قد دخل بيت المقدس فصف لنا كم أساطينه وقناديله ومحاريبه؟ فجاء جرئيل فعلق صورة بيت المقدس تجاه وجهه فجعل يخبرهم بها يسألونه عنه فلم أخبرهم، قالوا: حتى يجيء العير ونسألهم عما قلت، فقال لهم رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم تصديق ذلك أن العير يطلع عليكم مع طلوع الشمس يقدمها جمل أورق. فلم كان من الغد أقبلوا ينظرون إلى العقبة ويقولون هذه الشمس تطلع الساعة فبينها هم كذلك إذ طلعت عليهم العير حين طلع القرص يقدمها جمل أورق فسألوهم عما قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فقالوا: لقد كان هذا: ضل جمل لنا في موضع كذا وكذا، ووضعنا ماء فأصبحنا وقد أهريق الماء فلم يزدهم ذلك إلا عتوا» ···.

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء الآية ١ ج ٢ ص ١٣.



وفي الرواية تنبيه على إرادة مسجد محاريب الأنبياء بفلسطين من اسم بيت المقدس الذي أخذه جبرئيل اليه، فالتسمية مجاراة لما هو شائع عند الناس، لا أنه اسمه الذي وضعه الوحي له، ومما ينبه على ذلك أنه وضعه الوحي له، ومما ينبه على ذلك أنه وشائع التعريف بالمسجد الذي يسمى عند الناس ببيت المقدس.

سابعاً: وروى القمي في تفسيره عن عبد الملك بن هارون عن ابي عبد الله المؤيّة قال في حديث مسائل ملك الروم للحسن بن علي النيّة : «... ثُمَّ سَأَلَهُ عَنْ أَرُواحِ اللّهُ مِنِينَ أَيْنَ تَكُونُ إِذَا مَاتُوا قَالَ: تَجْتَمِعُ عِنْدَ صَحْرَةِ بَيْتِ المُقْدِسِ فِي كُلِّ لَيْ مَنِ اللهُ الْأَرْضَ وَإِلَيْهَا يَطُوبِهَا وَمِنْهَا لَيْلَةِ جُمُعَةٍ وَهُ وَعَرْشُ الله الله الله الأَدْنَى مِنْهَا بَسَطَ الله الأَرْضَ وَإِلَيْهَا يَطُوبِهَا وَمِنْهَا المُعْقَرَ وَمِنْهَا السَّعَاءِ وَالمُلَائِكَةِ، ثُمَّ سَأَلهُ عَنْ أَرُواحِ الْكُفَّارِ أَيْنَ تَجْتَمِعُ قَالَ: تَجْتَمِعُ فِي وَادِي حَضْرَ مَوْتَ وَرَاءِ مَدِينَةِ الْيَمَنِ عَنْ الله نَاراً مِنَ المُشْرِقِ وَنَاراً مِنَ المُعْربِ وَيُسْبِعُهُمَا بِرِيحَيْنِ شَدِيدَتَيْنِ فَيُحْشَرُ أَهْ لُ الجُنَّةِ عَنْ يَمِينِ الصَّخْرَةِ وَيُزْلَفُ النَّاسُ عِنْدَ صَحْرَةِ بَيْتِ المُقْدِسِ فَيُحْشَرُ أَهْلُ الجُنَّةِ عَنْ يَمِينِ الصَّخْرَةِ وَيُزْلَفُ اللهَ عَنْ يَمِينِ الصَّخْرَةِ وَيُزْلَفُ وَاللّهَ عَنْ يَمِينِ الصَّخْرَةِ وَيُؤْلَفُ وَاللّهُ عَنْ يَمِينِ الصَّخْرَةِ وَيُؤْلَفُ وَاللّهُ عَنْ يَمِينِ الصَّخْرَةِ وَيُؤْلَفُ وَاللّهُ عَنْ يَمِينِ الصَّخْرَةِ وَيُؤْلُفُ وَيُونِ اللّهَ عَنْ يَمِينِ الصَّخْرَةِ وَيُؤْلُفُ وَاللّهُ عَنْ اللّهَ الْمَالُولُ مَنْ وَجَبَتْ لَهُ المُنْ اللّهَ الْمَالُولُ وَوْلِكَ قَوْلُهُ ﴿ فَوْرِيقٌ فِي الْجُنّةِ وَفَرِيقٌ فِي السَّعِير ﴾ "".

#### ومفادها:

<sup>(</sup>١) القمى، على بن ابراهيم، تفسير القمى سورة الشورى الآية 5-7.

- ١ أن الصخرة مفصل مهم لأحداث تكوينية هامة فاصلة.
- ٢- أن بيت المقدس الذي فيه الصخرة عرش الله الأدنى مما يدلل على وجود
  مراتب للعرش ومنه ما هو اعلى وعالي واوسط ووسط.
- ٣- قد تقدم في بحث المعراج أن بيت المقدس هو البيت المعمور في السماء الرابعة، وهو المسجد الأقصى الذي اليه الإسراء وصلى فيه النبي المائنياء، نعم قد مر ايضا رواية مسجد السهلة أن فيه الصخرة الخضراء وهي الصخرة المعهودة، لكن ما ورد في هذه الرواية من كون يسار الصخرة الأرضين السابعة ويمينها مستقر أهل الجنة في ابتداء المحشر يتبين أن هذه الصخرة تحيط بالأرضين والسموات، لاسما وأنه ورد أن البيت المعمور وهو البيت المقدس وهو المسجد الأقصى في السماء السابعة وأنه هي صلى بالأنبياء في السابعة، فعلى هذا يكون البيت المقدس الذي فيه الصخرة محيطا بالسموات، ويناسبه التفريع أن الاستيلاء على السموات والملائكة نشأ منها.
- ٤- أن بسط الأرض من الصخرة وإليها تطوى الأرض عند طيها وطوي السموات.
  - ٥- أن المحشر الى الصخرة كما في روايات كثيرة.
- ٦- أنها نهاية دار الدنيا الأولى والآخرة، وبداية القيامة والمعاد بحسب ما فوقها.
  - ٧- أنها نقطة تحكم في السموات وفي الملائكة.



 $\Lambda$  أن الصخرة ورد فيها أن نفخ الصور عندها أيضا.

٩ - الظاهر من الرواية أن بوابة ومبدأ دخول أهل الجنة للجنة هي الصخرة وكذلك دخول أهل النار، ومن ذلك يتبين أن لصخرة بيت المقدس شأن عظيم في عالم القيامة.

وروى القمي بسنده عن عبدالملك بن هارون عن ابي عبد الله عن آبائه قال: «كان فيها سأل ملك الروم الحسن بن علي أن سأله عن أرواح المؤمنين أين يكونون إذا ماتوا؟ قال: تجتمع عند صخرة بيت المقدس في ليلة الجمعة وهو عرش الله الأدنى، منها يبسط الله الأرض وإليها يطويها وإليه المحشر ومنها استوى ربنا إلى السهاء والملائكة، ثم سأل عن أرواح الكفار أين تجتمع ؟ قال: تجتمع في وادي حضر موت وراء مدينة اليمن» (١٠).

وروى غيره عَنْ أبي الصامت، قَالَ: «طين الجنان جنّة عدن وجنّة المأوى وجنّة النعيم والفردوس والخُلد وطين الأرْض مَكّة والمدينة وبيت المقدس والحائر»». ومفاده يتطابق مع الرواية السابقة من ارتباط طين الأرض وبسطها من بيت المقدس.

ثامناً: وقال ابن عبّاس رضي الله عنه في خبر: أنّه هبط مع جبريل عليه السّلام ملك لم يطأ الأرض قط، معه مفاتيح خزائن الأرض، فقال: يا محمّد إنّ ربّك

<sup>(</sup>١) تفسير القمي سورة الشورى الآية ٥-٧، ج٢ ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ج١، ح٣، ص ٣٩، باب التسليم وفضل المسلمين.

يقرؤك السلام ويقول لك: هذه مفاتيح خزائن الأرض فإن شئت فكن نبيّا عبدا، وإن شئت فكن نبيّا عبدا. فإذا وإن شئت فكن نبيّا ملكا؟ فقال صلّى الله عليه وآله: «بل أكون نبيّا عبدا. فإذا بسلّم من ذهب، قوائمه من فضّة، مركّب باللؤلؤ والياقوت، يتلألأ نورا، وأسفله على صخرة بيت المقدس، ورأسه في الساء، فقال: اصعديا محمّد. فليّا صعد الساء رأى شيخا قاعدا تحت شجرة وحوله أطفال، فقال جبريل: هذا أبوك آدم إذا رأى من يدخل الجنّة من ذرّيته ضحك، وإذا رأى من يدخل النار من ذرّيته حزن وبكى. ورأى ملكا باسرا وجهه وبيده لوح مكتوب بخطّ من النور وخطّ من الظلمة، فقال: هذا ملك الموت» (۱۰).

وظاهره أن مسجد محاريب الأنبياء الذي شاع اطلاق بيت الصخرة عليه هو بيت المقدس لكن يرفع هذا الظهور الرواية الآتية وإن التبس ذلك على الرواة.

<sup>(</sup>١) المناقب لابن شهر آشوب: ج 1 ص 178 - 179.

<sup>(</sup>٢) روضة الواعظين و بصيرة المتعظين (ط - القديمة)، ج2، ص: 410.



السهاوي هو من الصخرة الى بيت المقدس وهو معراج الأنبياء والأولياء والملائكة المقربين.

عاشراً: صحيح أبي بَكْرِ الْحَضْرَمِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهُ اللهُ قَالَ: «أَتَى رَجُلٌ إِلَى أَمِيرِ المُؤْمِنِينَ وَهُوَ فِي مَسْجِدِ الْكُوفَةِ وَقَدِ احْتَبَى بِحَمَائِل سَيْفِهِ فَقَالَ يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ إِنَّ فِي الْقُرْآنِ آيَةً قَدْ أَفْسَدَتْ عَلَيَّ دِينِي وَشَكَّكَتْنِي فِي دِينِي قَالَ وَمَا ذَاكَ قَالَ قَوْلُ اللهَّ عَزَّ وَجَلَ وَسْئَلْ مَنْ أَرْسَلْنا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنا أَجَعَلْنا مِنْ دُونِ الرَّحْن آلِحَةً يُعْبَـدُونَ فَهَـلْ فِي ذَلِـكَ الزَّمَـانِ نَبِيٌّ غَـيْرُ مُحَمَّـدٍ عَيْلًا فَيَسْأَلُهُ عَنْـهُ فَقَـالَ لَـهُ أَمِـيرُ المُؤْمِنِينَ اللهِ اجْلِسْ أُخْبِرْكَ إِنْ شَاءَ الله إِنَّ اللهَّ عَنَّ وَجَلَّ يَقُولُ فِي كِتَابِهِ سُبْحانَ الَّذِي أَسْرى بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِنَ المُسْجِدِ الْخَرامِ إِلَى المُسْجِدِ الْأَقْصَى الَّذِي بارَكْنا حَوْلَهُ لِنُورِيهُ مِنْ آياتِنا فَكَانَ مِنْ آيَاتِ اللهُ الَّتِي أَرَاهَا مُحَمَّداً عَيِّلَ أَنَّهُ انْتَهَى جَبْرَئيلُ إِلَى الْبَيْتِ المُعْمُورِ وَهُوَ المُسْجِدُ الْأَقْصَى فَلَمَّا دَنَا مِنْهُ أَتَى جَبْرَئِيلُ عَيْناً فَتَوَضّا مَنْهَا ثُمَّ قَالَ يَا مُحُمَّدُ تَوَضَّا ثُمَّ قَامَ جَبْرَئِيلُ فَأَذَّنَ ثُمَّ قَالَ لِلنَّبِيِّ عَيَّا لَا تُعَمَّدُ تَوَضَّأَ ثُمَّ قَامَ جَبْرَئِيلُ فَأَذَّنَ ثُمَّ قَالَ لِلنَّبِيِّ عَيَّا لَا تُعَمَّدُ تَقَدَّمْ فَصَلِّ وَاجْهَرْ بِالْقِرَاءَةِ فَإِنَّ خَلْفَكَ أُفْقاً مِنَ الْمُلَائِكَةِ لَا يَعْلَمُ عِدَّتَهُمْ إِلَّا الله جَلَّ وَعَزَّ وَفِي الصَّفِّ الْأُوَّالِ آدَمُ وَنُوحٌ وَإِبْرَاهِيمُ وَهُودٌ وَمُوسَى وَعِيسَى وَكُلُّ نَبِيٍّ بَعَثَ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى مُنْذُ خَلَقَ الله السَّاحَ اوَاتِ وَالْأَرْضَ إِلَى أَنْ بَعَثَ مُحَمَّداً عَلَيْ فَتَقَدَّمَ رَسُولُ اللهُ عَيْلِيَّهُ فَصَلَّى بِهِمْ غَيْرَ هَائِبِ وَلَا مُحْتَشِم فَلَمَّا انْصَرَفَ أَوْحَى الله إِلَيْهِ كَلَمْح الْبَصَرِ سَلْ يَا مُحَمَّدُ مَنْ أَرْسَلْنا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنا أَجَعَلْنا مِنْ دُونِ الرَّحْنِ آلِحَةً يُعْبَدُونَ فَالْتَفَتَ إِلَيْهِمْ رَسُولُ اللهَ عَيَا إِلَهَ بِجَمِيعِهِ فَقَالَ بِمَ تَشْهَدُونَ قَالُوا نَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَـهَ إِلَّا

الله وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَنَّكَ رَسُولُ الله وَأَنَّ عَلِيّاً أَمِيرَ اللَّوْمِنِينَ وَصِيُّكَ وَأَنْتَ رَسُولُ الله وَأَنْ عَلِيّاً أَمِيرَ اللَّوْمِنِينَ وَصِيُّكَ وَأَنْتَ رَسُولُ الله وَصِيِّينَ أُخِذَتْ عَلَى ذَلِكَ مَوَاثِيقُنَا لَكُمَا وَسُولُ الله سَيِّدُ النَّبِينَ وَأَنَّ عَلِيّاً سَيِّدُ الْوَصِيعِينَ أَخِينَ عَنِي يَا أَمِيرَ اللَّوْمِنِينَ ((). والصحيح بِالشَّهَادَةِ فَقَالَ الرَّجُلُ أَحْيَيْتَ قَلْبِي وَفَرَّجْتَ عَنِّي يَا أَمِيرَ اللَّوْمِنِينَ ((). والصحيح صريح في كون المسجد الأقصى هو البيت المعمور وهو في السماء الرابعة.

حادي عشر: فقد ورد عنهم المالي أن عظمة مسجد الكوفة أعظم من بيت المصخرة محاريب الأنبياء في فلسطين الذي شاع اطلاقه اسم بيت المقدس أو بيت الصخرة عند الناس وعند اليهود والنصارى، أي أن انطباق وصف المقدس على مسجد الكوفة كمعنى وصفي أحرى من انطباقه على مسجد المعروف بالصخرة في فلسطين، فضلا عن المسجدين للحرمين مكة والمدينة، بل ورد أن مرقد النبي ومراقدهم عليهم السلام أعظم حرمة من المسجدين، وقد نقل السمهودي في كتابه الوفاء الإجماع والضرورة بين علماء الامة على تفضيل قبر النبي على على الكعبة المكرمة، والتفضيل تقديس، وقد ورد عنهم عدة من ألسن من المروايات دالة على كون عنوان بيت المقدس عنوان وصفى ذو مراتب.

فظاهر بعض الروايات الواردة أن بيت ومسجد الصخرة التي فيها المعراج وفيه ينفخ في الصور واليه المحشر هو مسجد سهيل (السهلة)

<sup>(</sup>١) اليقين باختصاص أمير المؤمنين ﴿ لا بن طاوس عن تفسير بن ماهيار / ص٢٩٤.



كما في رواية كَامِلِ الزِّيَارَةِ معتبرة عَبْدِ الرَّحْنِ بن كثير عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهُ هِلِيُ قَالَ نَعَمْ «سَمِعْتُهُ يَقُولُ لِأَبِي حَمْزَةَ الشُّمَالِيِّ يَا أَبَا حَمْزَةَ هَلْ شَهِدْتَ عَمِّي لَيْلَةَ خَرَجَ قَالَ نَعَمْ قَالَ فَهَلْ صَلَّى فِي مَسْجِد سُهَيْلٍ قَالَ وَأَيْنَ مَسْجِدُ سُهَيْلٍ لَعَلَّكَ تَعْنِي مَسْجِد السَّهْلَةِ قال نَعَم.... وَفِيهِ صَحْرَةٌ خَصْراء فِيهَا صُورَةٌ جَمِيعِ النَّبِيِّ بنَ وَتَحْتَ السَّهْلَةِ قال نعم.... وَفِيهِ صَحْرَةٌ خَصْراء فِيهَا النَّبِيِّ بنَ وَتَحْتَ السَّهُ عَزَة الطِّينَةُ الَّتِي خَلَقَ الله عَزَّ وَجَلَّ مِنْهَا النَّبِيِّ بنَ وَفِيهِ الْمُعْرَاجُ وَهُ وَ الْفَارُوقُ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ مِنْهُا النَّبِيِّ بنَ وَفِيهِ يُنْفَخُ فِي الصَّورِ وَإِلَيْهِ الْأَعْظَمُ مَوْضِعٌ مِنْهُ وَهُو مَكَرُّ النَّاسِ وَهُ وَ مِنْ كُوفَانَ وَفِيهِ يُنْفَخُ فِي الصَّورِ وَإِلَيْهِ الْمُحْسَرِ» (الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله المناق بين أهل الجنة وأهل النار في المحشر هي هذه الصخرة في الصحرة في الصحرة وكأنه بيت المقدس الذي فيه الصحرة.

ثاني عسر: كم ورود النص عنهم عليه أن المسجد الأقصى هو البيت المعمور في السهاء الرابعة لا مسجد الصخرة المعروف حاليا ببيت المقدس.

ففي صحيح بن أذينة عن الصادق الله أنه والسياء الرابعة في السياء الرابعة في البيت المعمور: «... ثم عرج بي حتى انتهيت إلى السياء الرابعة فلم تقل الملائكة شيئا، وسمعت دويا كأنه في الصدور، فاجتمعت الملائكة ففتحت أبواب السياء وخرجت إلى شبه المعانيق، فقال جبرئيل (عليه السلام): حي على الصلاة، حي على الصلاة، حي على الفلاح، حي على الفلاح، حي على الفلاح .... ثم أوحى الله عز وجل إليه: يا محمد، استقبل الحجر الأسود وكبرني على عدد حجبي. فمن أجل ذلك صار

<sup>(</sup>۱) كامل الزيارات ب ٨ الحديث ١٠ ص ٣٠.

التكبير سبعا لأن الحجب سبع، فافتتح عند انقطاع الحجب، فمن أجل ذلك صار الافتتاح سنة، والحجب متطابقة... ثم التفت فإذا بصفوف من الملائكة والمرسلين والنبيين، فقيل: يا محمد، سلم عليهم. فقال: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته. فأوحى الله إليه: أن السلام والتحية والرحمة والبركات أنت وذريتك...»(۱).

ثالث عسر: وروى الشيخ في أماليه معتبرة إبي بصير عن الصادق والسيخ في أربعة مواطن فأنست رسول الله والله والله

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج ٣ ص ٤٨٥.

<sup>(</sup>٢) أمالي الطوسي المجلس ٣٢ ص ٦٤٣.



وهذه الرواية دالة على كون بيت المقدس الذي اسري اليه النبي هو في السماء في معراجه وفيه الصخرة وهو ظاهر في انطباقه على البيت المعمور وهو المسجد الأقصى أيضا المذكور في آية الإسراء، كما أن الحديث دال ايضا على تكرر المعراج مرارا وأنه على يتكرر فيها بلوغه الى بيت المقدس وهو المسجد الأقصى في آية الإسراء، وأن ما في الآية وصف كلي عام لمسير الإسراء والمعراج الذي تكرر كرارا.

وفي الخصال عَنْ علي بن أبي طالب عليه عَنْ الْنَبِيّ عَنْ الْنَبِيّ اللّه أَنّه قَالَ فِي وصيّته لي: «يا علي إنّي رأيت اسمك مقروناً باسمي فِي أربعة مواطن فأنست بالنظر إليه: إنّي لما بلغت بيت المقدس فِي معراجي إلى السّماء وجدت عَلَى صخرتها مكتوباً لا إله إلّا الله مُحمّد رسول الله أيدته بوزير، ونصرته بوزير، فقلت لجبرائيل مَنْ وزيري؟ فقلات لله أي طالب، فلما انتهيت إلى سدرة المنتهى، فلما جاوزت السدرة المنتهى، فلما جاوزت السدرة المنتهى، فلما جاوزت السدرة المتهيت إلى عرش رب العالمين، فلما رفعت رأسي وجدت عَلَى بطنان العرش...» ومفادها قريب مماثل للسابقة.

الرابعة عشر: وروى بن طاوس بطريق عامي عن عبد الرزاق معمر عن ابن هماد عن أبيه عن جده قال: «قال رسول الله بينها أنا في الحجر أتاني جبرئيل فنهرني برجلي فاستيقظت فأخذ بضبعي فوضعني في شيء كوكر الطير فلها أطرقت ببصري طرفة فرجعت إلى وأنا في مكاني فقال أتدري أين أنت فقلت لايا

<sup>(</sup>١) الأمالي، الشَّيْخ الصدوق: ٣٧٦.

جبرئيل فقال هذا بيت المقدس بيت الله الأقصى فيه المحشر والنشر ثم قام جبرئيل فوضع سبابته اليمني في أذنه فأذن مثنى مثنى يقول في آخرها حيى على خير العمل حتى إذا قضى أذانه أقام الصلاة مثنى مثنى وقال في آخرها قد قامت الصلاة قد قامت الصلاة فبرق نور في السياء ففتحت به قبور الأنبياء فأقبلوا من كل أوب يلبون دعوة جبرئيل فوافي أربعة آلاف وأربعائة وأربعة عشر نبي فأخذوا مصافهم ولاشك أن جبرئيل سيقدمنا فلم استووا على مصافهم أخذ جبرئيل بضبعي ثم قال يا محمد تقدم فصل بإخوانك فالخاتم أولى من المختوم فالتفت من يميني وإذا أنا بأبي إبراهيم الله عليه حلتان خضروان وعن يمينه ملكان وعن يساره ملكان ثم التفت عن يساري وإذا أنا بأخي ووصيي على بن أبي طالب عليه عليه حلتان بيضاوان عن يمينه ملكان وعن يساره ملكان فاهتززت سرورا فغمزني جبرئيل بيده فلم انقضت الصلاة قمت إلى إبراهيم فقام إلى فصافحني وأخذ يميني بكلتا يديه فقال مرحبا بالنبي الصالح والابن الصالح والمبعوث الصالح في الزمان الصالح وقام إلى على بن أبي طالب فصافحه وأخذ بيمينه بكلتا يديه وقال مرحبا بالابن الصالح ووصى الصالح يا أبا الحسن فقلت يا أبت كنيته بأبي الحسن ولا ولد له فقال كذلك وجدته في صحفي وعلم غيب ربي باسمه علي وكنيته بـأبي الحسـن والحسـين ووصى خـاتم أنبيـاء ذريتـي ثـم قـال في



بعض تمام الحديث ما هذا لفظه أصبحنا في الأبطح لم يباشر تابعنا وإني محدثكم بهذا الحديث وسيكذب قوم فهو الحق فلا تمترون» (٠٠٠).

والرواية مع كونها من طرق العامة كالصريحة في كون بيت المقدس هو البيت الأقصى أي المسجد الأقصى وأنه برق نور في السهاء وأن المراد بكونه فيه المحشر والنشر هو المسجد الأقصى في السهاء الرابعة وهو البيت المعمور، نعم ورد في روايات ائمة أهل البيت عليها أن البيت المعمور كان في الأرض وارتفع في وقت طوفان نوح وأنه سينزل الى الأرض مرة أخرى في الرجعة. وأن فيه تشريع الأذان من جبرئيل وقد استفاضت النصوص أنه في السهاء في المعراج.

وبض ميمة الصحيح الى أبي حَمْزَة ثَابِتِ بْنِ دِينَارِ الشُّالِيِّ وَيَهَا هِشَامُ بْنُ عَبْدِ قَالَ: «حَجَجْنَا مَعَ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْلِا فِي السَّنَةِ الَّتِي كَانَ حَجَّ فِيهَا هِشَامُ بْنُ عَبْدِ اللَّلِكِ وَكَانَ مَعَهُ نَافِعٌ مَوْلَى عُمَرَ بْنِ الْحَطَّابِ فَنَظَرَ نَافِعٌ إِلَى أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْلِا فِي رُكْنِ اللَّلِكِ وَكَانَ مَعَهُ نَافِعٌ مَوْلَى عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ فَنَظَرَ نَافِعٌ إِلَى أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْلِا فِي رُكْنِ اللَّلِكِ وَكَانَ مَعَهُ نَافِعٌ مَوْلَى عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ فَنَظَرَ نَافِعٌ إِلَى أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْلِا فِي رُكْنِ الْبَيْثِ وَقَدِ اجْتَمَعَ عَلَيْهِ النَّاسُ فَقَالَ نَافِعٌ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ مَنْ هَذَا الَّذِي قَدْ تَدَاكً عَلَيْهِ النَّاسُ فَقَالَ اشْهَدُ لاَتِينَةُ وَعَلِي الْمُوفَةِ هَذَا مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ فَقَالَ اشْهَدُ لاَتِينَةُ فَلَا اللَّهُ عَنْ مَسَائِلَ لَا يُحِيبُنِي فِيهَا إِلَّا نَبِيُّ أَو ابْنُ نَبِيٍّ أَوْ وَصِيُّ نَبِيٍّ قَالَ فَاذْهَبُ فَلَا أَلِي اللَّهُ عَنْ مَسَائِلَ لَا يُحِيبُنِي فِيهَا إِلَّا نَبِيُّ أَو ابْنُ نَبِيٍ أَوْ وَصِيُّ نَبِيٍّ قَالَ فَاذُهُ بُ فَكَالًا فَاذُهُ بُ وَمَا لَكُ لَا يَعْمُ مَا اللَّالِ لَا يُحِيبُونِ فَقَالَ اللَّهُ مَنْ مَا اللَّالِ لَا يُعْمَلُونَ قَالَ فَاذُهُ مَنْ مَا اللَّهُ مَنْ مَسَائِلُ لَا يُحِيمُ فَعَلَا إِلَّا نَبِي قَلَ أَلُ اللَّهُ وَاللَّالِ فَعَلَالَ لَا يُجِيبُ فِيهَا إِلَّا نَبِي قَعَلَ أَلُكَ عَنْ مَسَائِلَ لَا يُجِيبُ فِيهَا إِلَّا نَبِي قَوْمَ وَالْفُرُقَانَ وَحَرَامَهَا وَحَرَامَهَا وَحَرَامَهَا وَقَدْ جِثْتُ أَسُأَلُكَ عَنْ مَسَائِلَ لَا يُجِيبُ فِيهَا إِلَّا نَبِي قَلَالَ اللَّالِ لَا يُحِيبُ فِيهَا إِلَّا لَبَيْ

<sup>(</sup>١) سعد السعود للنفوس للسيد بن طاووس، النص، ص: 101.

أَوْ وَصِيُّ نَبِيٍّ أَوِ ابْنُ نَبِيٍّ قَالَ فَرَفَعَ أَبُو جَعْفَرٍ عِلَيْلِا رَأْسَهُ فَقَالَ سَلْ عَاّ بَدَا لَكَ مِنْ ..... قَالَ فَأَخْبِرْ فِي عَنْ قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ لِنَبِيّهِ وَسْئَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنَا أَجْعَلْنَا مِنْ دُونِ الرَّحْنِ آلِحِةً يُعْبَدُون، مَنِ الَّذِي سَأَلَ مُحَمَّدٌ ﴿ وَكَانَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ عِيسَى خُسُمِانَةِ سَنةٍ قَالَ فَتَلا أَبُو جَعْفَرٍ عِلَيْلاٍ هَذِهِ الْآيَة ﴿ مُسْبِحانَ اللّذِي وَلَهُ لِنُرِيهُ وَبَيْنِ عَيْمِ فِي الرَّكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيهُ أَسْرى بِعَبْ فِيهِ لَيْلاً مِنَ اللهُ عَلَى اللهُ عَبْ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى مُحَمَّداً وَلَيْ حَيْثُ أَسْرى مِنْ اللّهِ عَنْ وَكُرُهُ الْأَقَلِ فَيَا لَكُمْ مَنَ النَّيَاتِ الَّتِي أَرَاهَا اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى مُحَمَّداً وَلَيْ حَيْثُ أَسْرَى مِنْ النَّيْلِ فَا أَنْ مَشَى اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى مُحَمَّداً وَلَيْ عَيْثُ أَسْرَى النَّيِلِ فَا أَذَنَ شَعْعًا وَأَقَامَ شَعْعًا وَقَالَ فِي أَذَانِهِ حَيَّ عَلَى مَا تَشْهَدُونَ وَاللّهِ مَنْ اللهِ أَنْ الله وَحْدَهُ لا شَرِينَ مِنَ النَّيِيلِ فَا فَالَ اللهُ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ عَلَى مَا تَشْهَدُونَ وَمَا كُنْ تُمْ تَعْبُدُونَ قَالُوا نَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهُ إِلّا الله وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ وَأَنْكَ رَسُولُ وَمَا اللهُ أَخَذَى عَلَى مَا تَشْهُدُونَ وَمَا كُنْ تُمْ تَعْبُدُونَ قَالُوا نَشْهَدُ وَنَا وَمَوَاثِيقَنَا فَقَالَ نَافِعٌ صَدَقْتَ يَا أَبَا جَعْفَرَهُ اللهُ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ وَأَنْكَ رَسُولُ اللهُ أَخَذَ عَلَى ذَلِكَ عُهُودَنَا وَمَوَاثِيقَنَا فَقَالَ نَافِعٌ صَدَقْتَ يَا أَبَا جَعْفَرَهُ ".

وبضميمة هذا المصحح وجملة أخرى من الروايات التي اوردناها يتبين أن المسجد الأقصى الذي بارك الله تعالى حوله وأراه من الآيات هو في الساء الرابعة حيث أسري به اليه أن حشر له الأنبياء جميعهم.

# ثم لابد من التنبيه على أمور:

١ - لا يخفى أن البيت المقدس أو الصخرة أو المسجد الأقصى أو البيت المعمور
 أو الضراح لاسيها احد الثلاثة الأول هو محور لجملة من مفاصل احداث

<sup>(</sup>١) الكافي (ط - الإسلامية)، ج8، ص: 121.



عقائدية معرفية خطيرة، ككونه (اليه المحشر) ومنه انطلق (المعراج الى السموات) وان كان الاسراء الى السماء الرابعة بناءً على تغاير عنوان المعراج والاسراء ولو في الجملة، وأنه آخر و (منتهى مراحل الرجعة) وأول (عالم القيامة)، ومنه (النفخ في الصور).

Y-نزول النبي شي في بيت محاريب الأنبياء الذي شاع الاطلاق عليه بيت الصخرة (بيت المقدس) ثابت وصلى بالأنبياء، فيه ولكن في صحيح بن أذينة في بعض المرات من المعراج أنه صلى بهم في السماء الرابعة بالبيت المعمور أو أن الصلاة بهم تم في معراج واحد مرتين، كما نزل في مواطن مقدسة أخرى وصلى فيها لقدسيتها كالمدينة المنورة ومسجد الكوفة وبيت لحم وطور سيناء، بل في رواية مسجد سهيل (السهلة) أن صخرة المعراج موجودة فيه، فهل يحمل صلاته بالأنبياء بالبيت المعمور على تعدد الواقعة مع صلاته بهم في بيت محاريب الأنبياء الذي شاع الإطلاق عليه بيت المقدس سواء وقع التعدد في مرتين من المعراج أم في مرة واحدة، أم أن المراد بالبيت المقدس المعنى الوصفي للبيت أي كل بيت قدسه الله تعالى.

كما قد ورد في عدة من الروايات ما عسى يستظهر منه أن الإسراء أرضا وقع الى بيت محاريب الأنبياء -الذي شاع الإطلاق عليه مسجد الصخرة - بتوسط البراق ثم المعراج وقع من فوق الصخرة الى السموات . لكن صريح الكثير من الروايات الأخرى أن الإسراء هو المعراج وأنه تم بالبراق نفسه الى سدرة المنتهى

ثم بالرفرف من السدرة الى حجب النور، ويمكن حمل الاختلاف إما على سهو الراوي عن ضبط الخصوصيات أو على تعدد مرات المعراج وأنماطه.

٣-قد ورد في شأن أحوال الرجعة والقيامة دور هام لموطن ومقام بيت المقدس وسوق الناس في الحشر اليه، فبيت المقدس محطة هامة في باب المعارف سواء في المعراج أو في القيامة والحشر أو نفخ الصور أو غيرها من أحوال النشآت القادمة، وعلى ضوء ذلك يتبين أهمية تنقيح المراد به في ألسنة الوحي، وكذلك عنوان ودور بيت المقدس في آية التطهير وعنوان أهل البيت المهيئ باعتبار إرادة الأولياء من الأهل أي أولياء البيت، فالبيت يراد من المسجد الحرام في مكة أو المدينة أو البيت المعمور أو البيت الني يستقر فيه الإمام الحي من آل محمد المهيئي أو بيوت النبي أو بيت النبوة (أهل بيت النبوة) وورد في أحد زياراتهم المهيئي «...أشهد أنّكُم يا ساداتي إلى الله تَدعُونَ، وَإِلَيْه تُرشِدُونَ، وَبِعَرْشِه مُحمُد نَوْنَ، وَلَه تُرافِ الله عَدْ لِقُونَ، وَلَه تُرفُ فِي مَلكُوتِه تَا أُمرُونَ، وَلِه خافون [حَافُونَ].

حَتَّى مَنَّ عَلَيْنَا فَجَعَلَكُمْ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ، فَتَ وَلَّ جَلَّ وَثَى مَنَّ عَلَيْنَا فَجَعَلَكُمْ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَهَا عَلَى كُلِ بَيْتٍ طَهَّرَهُ فِي الْأَرْضِ، فِكْرُهُ تَطْهِيرَهَا، وَأَمَرَ خَلْقَهُ بِتَعْظِيمِهَا، فَرَفَعَهَا عَلَى كُلِ بَيْتٍ طَهَّرَهُ فِي الْأَرْضِ، وَكَلَّ بَيْتٍ قَدَّسَهُ فِي السَّاعَاءِ، لَا يُوازِيهَا خَطَرٌ، وَلَا يَسْمُو إِلَيْهَا الْفِكَرُ، وَعَلَاهَا عَلَى كُلِّ بَيْتٍ قَدَّسَهُ فِي السَّاعَاءِ، لَا يُوازِيهَا خَطَرٌ، وَلَا يَسْمُو إِلَيْهَا الْفِكَرُ، وَلَا يَسْمُو إِلَيْهَا الْفِكَرُ، يَتَمَنَّى كُلُّ أَحَدٍ أَنَّهُ مِنْ غَيْرِكُم» ((). واللفظ صريح

<sup>(</sup>١) المزار الكبير ذبن المشهدي ص 249.



في كون عنوان بيت المقدس عنوان وصفي لا علم لبيت محاريب الأنبياء الذي شاع اطلاق مسجد الصخرة عليه في فلسطين.

4-وفي رواية: ... فقال له علي (عليه السلام): «لقد كان كذلك، ومحمد (صلى الله عليه وآله) اعطي ما هو أفضل من هذا، إنه أسري به من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى مسيرة شهر، وعرج به في ملكوت السهاوات مسيرة خمسين ألف عام أقل من ثلث ليلة حتى انتهى إلى ساق العرش»(() الحديث.

٥-نعم بعض روايات المعراج ظاهرة في بيت محاريب الأنبياء بفلسطين الذي شاع أنه مسجد الصخرة إلا أن ذلك لا يعين عنوان اسم بيت المقدس عليه في روايات المعراج، فضلا عن عنوان المسجد الأقصى به، بل كما إما هو مجاراة مع الشائع من تسميته بذلك، وذكر في ذيلها أن ذلك محتمل أن يراد دخوله ما يقال له خطأ بيت المقدس وهو حظيرة الأنبياء في بعض مرات الإسراء، وإما من وهم الرواة لتخيلهم صحة ما هو شاع من اطلاق بيت المقدس وبيت الصخرة على الرواة لتخيلهم صحة ما هو شاع من اللفظة وحملوه على ذلك.

كصحيح هشام بن سالم عن ابي عبد الله (عليه السلام) - كالصريح في إرادة محاريب الأنبياء بفلسطين الذي شاع اطلاق مسجد الصخرة عليه -: «... ثُمَّ وَكِبْتُ فَمَضَيْنَا مَا شَاءَ الله - ثُمَّ قَالَ لِي انْزِلْ فَصَلِّ فَنَزَلْتُ وَصَلَّيْتُ - فَقَالَ لِي

٧.

<sup>(</sup>۱) الاحتجاج للطبرسي ج ١ ص ٢٢٠.

والتدقيق في متن الصحيحة يلاحظ أن القمي قد قطعها وقدم وأخر منذ بدء الرواية فلا يعتمد على السياق الذي يتراءى من متنها، لاسيها أن مراحل المعراج يعسر ضبطها وترتيبها فضلا عن تعدد مرات المعراج.

ومثل هذا التقطيع قام به القطب الرواندي في بعض الروايات بل ذلك يوجب امتزاج الروايات من العامة مع التي من الخاصة وقد صرح بذلك قال وفي بعض الروايات: «... فَأَتَى جَبْرَئِيلُ بِالْبُرَاقِ فَكَانَ فَوْقَ الْحِهَارِ وَدُونَ الْبَغْلِ خَدَّهُ كخد

<sup>(</sup>١) تفسير القمي سورة الإسراء الآية ١، ج٢ ص ١٢.



الْإِنْسَانُ وَذَنْبِهِ كَذَنبِ الْبَقَرِ وَعَرَفَهُ كَعرف الْفَرَسِ وَقَوَائِمِهِ كَقُوائِمِ الْإِبِلِ عَلَيْهِ وَحُلْ مِنْ الْجُنَّةِ وَلَهُ جَنَاحَانِ مِنْ فَخِذَيْهِ خطوه مُنتَهَى طَرْفَهُ فَقَالَ ارْكَبْ فَرَكِبْتُ وَمَضَيْتَ حَتَّى انْتَهَيْتُ إِلَى بَيْتِ المُقْدِسِ وَلَيا انْتَهَيْتَ إِلَيْهِ إِذَا الْمَلاَئِكَةُ نَزَلَتْ مِنَ السَّمَاءِ بِالْبِشَارَةِ وَالْكَرَامَةِ مِنْ عِنْدِ رَبِّ الْعِزَّةِ وَصَلَّيْتُ فِي بيت المُقْدِسِ وَفِي بَعْضُهَا السَّمَاءِ بِالْبِشَارَةِ وَالْكَرَامَةِ مِنْ الْأَنْبِياءِ ثُمَّ وَصَلَّيْتُ فِي بيت المُقْدِسِ وَفِي بَعْضُهَا بِشْرِ لِي إِبْرَاهِيمَ فِي رَهْطٍ مِنْ الْأَنْبِياءِ ثُمَّ وَصَلَى مُوسَى وَعِيسَى عَلَيْهُ أَنَ مِثَلَ بَعْرَاجُ إِلَى السَّمَاءِ لَمُ السَّمَاءِ اللَّهُ السَّمَاءِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ السَّمَاءِ اللَّهُ السَّمَاءِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ السَّمَاءِ اللَّالَيْقَة » وَمَعْ اللهُ وَمَلِي وَمَلَى السَّمَاءِ اللَّالَاقَة السَّمَاءِ اللَّهُ السَّمَاءِ اللَّهُ السَّمَاءِ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللِهُ الللْمُولُ الللْمُ الللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الل

<sup>(</sup>١) قصص الأنبياء عليهم السلام للراوندي، ص: 326.

مُلِئَتْ حَرَساً شَدِيداً وَشُهُا .... ثُمّ وُضِعَ لَنَا مِنْهَا سُلَمٌ مِنْ يَاقُوتٍ مُوَشَعٍ بِالزَّبَرْ جَدِ الْأَخْضِرِ قَالَ فَصَعِدْنَا إِلَى السَّمَاءِ الثَّانِيَةِ فَقَرَعَ جَبْرَئِيلُ الْبَابَ فَقَالُوا مِثْلَ الْقَوْلِ الْأَوَّلِ فَفُتِحَ لَنَا ثُمَّ وُضِعَ لَنَا سُلَمٌ مِنْ نُودٍ الْقَوْلِ الْأَوَّلِ فَفُتِحَ لَنَا ثُمَّ وُضِعَ لَنَا سُلَمٌ مِنْ نُودٍ عَنْ اللَّهَ وَلِ الْأَوَّلِ فَفُتِحَ لَنَا ثُمَّ وُضِعَ لَنَا سُلَمٌ مِنْ نُودٍ عَفُوفٍ حَوْلُهُ بِالنُّورِ قَالَ فَقَالَ لِي جَبْرَئِيلُ يَا مُحَمَّدُ تَثَبَّتُ وَاهْتَدِ هُدِيتَ ثُمَّ ارْتَفَعْنَا إِلَى الثَّالِثَةِ وَالرَّابِعَةِ وَاخْتَامِسَةِ وَالسَّادِسَةِ وَالسَّابِعَةِ بِإِذْنِ الله ..» (١٠ وظاهره كما مر إلى الثَّالِثَة وَالرَّابِعَة وَاخْتَامِسَة وَالسَّادِسَة وَالسَّابِعة بِإِذْنِ الله ..» (١٠ وظاهره كما مر التقسيم الى الإسراء الى بيت المقدس مسجد الصخرة والى المعراج من الصخرة الى الساء، والطريق فيه من رجال العامة.

وكموثق أبان بن عثمان، عن أبي عبد الله جعفر بن محمد الصادق (عليها السلام)، - ظاهر مفاده أن الإسراء منتهاه في احد المرات هو بيت المقدس بفلسطين - قال: «لما أسري برسول الله (صلى الله عليه وآله) إلى بيت المقدس مله جبرئيل على البراق، فأتيا بيت المقدس، وعرض عليه محاريب الأنبياء فصلى بها ورده، فمر رسول الله (صلى الله عليه وآله) في رجوعه بعير لقريش وإذا لهم ماء في آنية، وقد أضلوا بعيرا لهم وكانوا يطلبونه، فشرب رسول الله (صلى الله عليه وآله) من ذلك الماء وأهرق باقيه. فلما أصبح رسول الله (صلى الله عليه وآله)، قال لقريش: إن الله جل جلاله قد أسرى بي إلى بيت المقدس وأراني آثار وآله)، قال لقريش وإني مررت بعير لقريش في موضع كذا وكذا، وقد أضلوا بعيرا لهم، فشربت من مائهم وأهرقت باقي ذلك. فقال أبو جهل: قد أمكنتكم بعيرا لهم، فشربت من مائهم وأهرقت باقي ذلك. فقال أبو جهل: قد أمكنتكم

<sup>(</sup>١) اليقين باختصاص مولانا على عليه السلام بإمرة المؤمنين، النص، ص: 290.



الفرصة منه، فاسألوه كم الأساطين فيها والقناديل؟ ...» لكن يمكن حمله على بيان مبتدأ الإسراء وترك تفصيل ما بعده.

(١) أمالي الصدوق المجلس ٦٩ ص ٤٤٨.

#### منتهى المعراج

1/ ما رواه الطبرسي في الاحتجاج: «...قال على هُو قَوْلُهُ عَزَّ وَجَلَّ - سُبْحانَ الَّذِي أَسْرى بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِنَ المُسْجِدِ الْحَرامِ إِلَى المُسْجِدِ الْأَقْصَى الَّذِي بارَكْنا حَوْلَهُ وَمُحِلْتُ عَلَى جَنَاحٍ جَبْرَئِيلَ حَتَّى انْتَهَيْتُ إِلَى السَّاعِ السَّابِعَةِ فَجَاوَزْتُ سِدْرَةَ وَمُحِلْتُ عَلَى جَنَاحٍ جَبْرَئِيلَ حَتَّى انْتَهَيْتُ إِلَى السَّاعِ السَّابِعَةِ فَجَاوَزْتُ سِدْرَةَ المُنْتَهَى عِنْدَها جَنَّةُ المُأْوى حَتَّى تَعَلَّقْتُ بِسَاقِ الْعَرْشِ فَنُودِيتُ مِنْ سَاقِ الْعَرْشِ إِنِّهُ بِعَنْ اللَّهُ الْمَالُمُ المُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِينُ الجُبَّارُ المُتَكَبِّرُ الرَّءُوفُ الرَّائِيةُ بِعَيني...» (السَّلامُ المُؤْمِنُ المُهَيْمِنُ الْعَزِينُ الجُبَّارُ المُتَكَبِّرُ الرَّعُوفُ اللَّهَ عِنْهِ وَمَا رَأَيْتُهُ بِعَينِي...» (الرَّحِيمُ وَرَأَيْتُهُ بِعَيْنِي وَمَا رَأَيْتُهُ بِعَينِي...» (المَّالِمُ اللَّهُ عَنْهِ عَنْهُ بِعَينِي ....)

٧/ ما رواه في كشف اليقين عن كتاب أخبار الزهراء إلى للصدوق بأسانيده عن بين عباس عن النبي عَنِينَ د .... لَمَا وَصَلْتُ إِلَى السَّمَاءِ السَّابِعَةِ وَتَخَلَّفَ عَنِّي جَمِيعُ مَنْ كَانَ مَعِي مِنْ مَلَائِكَةِ السَّمَاوَاتِ وَجَبْرَئِيلَ السَّمَاءِ السَّابِعَةِ وَتَخَلَّفَ عَنِينَ وَوَصَلْتُ مَنْ كَانَ مَعِي مِنْ مَلَائِكَةِ السَّمَاوَاتِ وَجَبْرَئِيلَ السَّمَاءِ اللَّهُ رَبِينَ وَوَصَلْتُ إِلَى حُجُبِ رَبِّي دَخَلْتُ سَبْعِينَ أَلْفَ حِجَابٍ بَيْنَ كُلِّ حِجَابٍ إِلَى حِجَابٍ مِنْ كُمُ لُ حِجَابٍ إِلَى حِجَابٍ مِنْ كُمُ لُ حِجَابٍ إِلَى حِجَابٍ مِنْ حُجُبِ الْعِزَّةِ وَالنَّهُ وَ الْمَهَاءِ وَالْمُكَرَامَةِ وَالْكِبْرِيَاءِ وَالْعَظْمَةِ وَالنَّورِ وَالظُّلْمَةِ وَالْوَقَارِ حَتَّى وَصَلْتُ إِلَى حِجَابِ الجُللِ فَنَاجَيْتُ رَبِّي تَبَارَكَ وَتَعَالَى وَقُمْتُ بَيْنَ وَالْقُلْمَةِ وَالْوَقَارِ حَتَّى وَصَلْتُ إِلَى حِجَابِ الجُللِ فَنَاجَيْتُ رَبِّي تَبَارَكَ وَتَعَالَى وَقُمْتُ بَيْنَ وَالْقُلْمَةِ فِي شِيعَتِهِ وَأَوْلِيَانَه ...» تَكُنْ عَلَى الشَّفَاعَة فِي شِيعَتِهِ وَأَوْلِيَانَه ...» ".

<sup>(</sup>١) الاحتجاج للطبرسي ج١ ص ٤٨.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ج18، ص: 399.



<sup>(</sup>١) المحتضر ص ١٣٥. بحار الانوار ج13 ص 313 ب3.

#### الرؤية الإلهية والمعراج:

السؤال: يشكل علينا البعض بقولهم ان الله تعالى لا يحده مكان كما اطبقت عليه أعلام الطائفة فكيف معراج الرسول الاعظم الى السماء ومنها الى سدرة المنتهى ومنها الى حجب النور ومناجاته لله تعالى اسمه؟

الجواب: روى الطبرسي في احتجاج الرضاعليه السلام على ابي قرة المحدث من علماء العامة -في قوله بالتجسيم- «... فَقَالَ أَبُو قُرَّةَ فَإِنَّا رُوِّينَا أَنَّ الله قَسَمَ الرُّؤْيَةَ وَالْكَلَامَ بَيْنَ نَبِيَّيْنِ فَقَسَمَ لُوسَى إليَّلإِ الْكَلَامَ وَلُحَمَّدٍ عَلَيْ الرُّؤْيَةَ فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ النَّالِإِ فَمَنِ الْمُبَلِّغُ عَنِ الله إِلَى الثَّقَلَيْنِ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ أَنَّهُ لا تُدْرِكُهُ الأَبْصارُ وَلا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْماً وَلَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ أَلَيْسَ مُحَمَّدٌ عِلَيْ؟ قَالَ بَلَى، قَالَ أَبُو الْحَسَنِ فَكَيْفَ يَجِىءُ رَجُلٌ إِلَى الْخَلْقِ جَمِيعاً فَيُخْبِرُهُمْ أَنَّهُ جَاءَمِنْ عِنْدِ الله وَأَنَّهُ يَدْعُوهُمْ إِلَى الله بأَمْرِ الله وَيَقُولُ إِنَّهُ لا تُدْرِكُهُ الْأَبْصارُ وَلا يُحِيطُ ونَ بِهِ عِلْماً وَلَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ثُمَّ يَقُولُ أَنَا رَأَيْتُهُ بِعَيْنِي وَأَحَطْتُ بِهِ عِلْماً وَهُوَ عَلَى صُورَةِ الْبَشَرِ أَمَا تَسْتَحْيُونَ مَا قَدَرَتِ الزَّنَادِقَةُ أَنْ تَرْمِيَهُ جَدَا أَنْ يَكُونَ أَتَى عَن الله بِأَمْرِ ثُمَّ يَأْتِي بِخِلَافِهِ مِنْ وَجْهٍ آخَرَ فَقَالَ أَبُو قُرَّةَ إِنَّهُ يَقُولُ وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرى ١٠٠ فَقَالَ أَبُو الْحَسَن عِلِيَّا لِإِنَّ بَعْدَ هَذِهِ الْآيَةِ مَا يَدُلُّ عَلَى مَا رَأَى حَيْثُ قَالَ ما كَذَبَ الْفُؤادُ ما رَأَى " يَقُولُ مَا كَذَبَ فُؤَادُ مُحَمَّدٍ عَلَى مَا رَأَتْ عَيْنَاهُ ثُمَّ أَخْبَرَ بِهَا رَأَتْ عَيْنَاهُ فَقَالَ لَقَدْ رَأَى مِنْ آياتِ رَبِّهِ

<sup>(</sup>١) النجم - 13، 11، 18.

<sup>(</sup>٢) النجم – 13، 11، 18.

الْكُبْرى () فَآيَاتُ الله غَيْرُ الله وَقَالَ وَلا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا" فَإِذَا رَأَتُهُ الْأَبْصَارُ فَقَدْ أَحَاطَ بِهِ الْعِلْمُ وَوَقَعَتِ المُعْرِفَةُ فَقَالَ أَبُو قُرَّةَ فَتُكَذِّبُ بِالرِّوَايَةِ؟ فَقَالَ أَبُو الْحَسَن عَلَيْ إِذَا كَانَتِ الرِّوَايَةُ مُخَالِفَةً لِلْقُرْآنِ كَذَّبْتُهَا وَمَا أَجْمَعَ الْمُسْلِمُونَ عَلَيْهِ أَنَّهُ لَا يُحَاطُ بِهِ عِلْماً وَلا تُدْرِكُهُ الْأَبْصارُ وَلَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَسَأَلَهُ عَنْ قَوْلِ الله ﴿ سُبْحانَ الَّذِي أَسْرى بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِنَ الْمُسْجِدِ الْحُرامِ إِلَى الْمُسْجِدِ الْأَقْصَى ﴾ فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ عَلَيْلٍا قَدْ أَخْبَرَ الله تَعَالَى أَنَّهُ أَسْرَى بِهِ ثُمَّ أَخْبَرَ أَنَّهُ لِمَ أَسْرَى بِهِ فَقال لِنُرِيَهُ مِنْ آياتِنا فَآيَاتُ الله غَيْرُ الله فَقَدْ أَعْذَرَ وَبَيَّنَ لِمَ فَعَلَ بِهِ ذَلِكَ وَمَا رَآهُ وَقَالَ فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَ الله وَآيَاتِهِ يُؤْمِنُ وَنَ فَأَخْبَرَ أَنَّـهُ غَيْرُ الله فَقَالَ أَبُو قُرَّةَ أَيْنَ الله؟ فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ عَلِيْكِ الْأَيْنُ مَكَانٌ وَهَلِهِ مَسْأَلَةُ شَاهِدٍ مِنْ غَائِبِ فَالله تَعَالَى لَيْسَ بِغَائِبِ وَلَا يَقْدَمُهُ قَادِمٌ وَهُوَ بِكُلِّ مَكَانٍ مَوْجُودٌ مُدَبِّرٌ صَانِعٌ حَافِظٌ ثُمْسِكُ السَّاوَاتِ وَالْأَرْضِ فَقَالَ أَبُو قُرَّةَ أَلَيْسَ هُوَ فَوْقَ السَّمَاءِ دُونَ مَا سِوَاهَا؟ فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ عَلَيْلًا هُو في السَّاحَاوَاتِ وَفِي الْأَرْضِ وَهُـوَ الَّـذِي فِي السَّاعِ إِلَـهٌ وَفِي الْأَرْضِ إِلَـهٌ وَهُـوَ الَّـذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي الْأَرْحام كَيْفَ يَشاءُ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ ما كُنْتُمْ وَهُوَ الَّذِي اسْتَوى إِلَى السَّاءِ وَهِيَ دُخانٌ وَهُو الَّذِي اسْتَوى إِلَى السَّاءِ فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَاواتٍ وَهُو َ الَّذِي اسْتَوى عَلَى الْعَرْشِ قَدْ كَانَ وَلَا خَلْقَ وَهُ وَكَمَا كَانَ إِذْ لَا خَلْقَ لَمْ يَنْتَقِلْ مَعَ المُنْتَقِلِينَ فَقَالَ أَبُو قُرَّةَ فَهَا بَالْكُمْ إِذْ دَعَوْتُمْ رَفَعْتُمْ أَيْدِيَكُمْ إِلَى السَّهَاء؟ فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ عَلِيْلِا إِنَّ الله اسْتَعْبَدَ خَلْقَهُ بِضُرُوبِ مِنَ الْعِبَادَةِ وَللهٌ مَفَازِعُ يَفْزَعُونَ إِلَيْهِ

<sup>(</sup>١) النجم - 13، 11، 18.

<sup>(</sup>٢) طه- 110.

وَمُسْتَعْبَدٌ فَاسْتَعْبَدَ عِبَادَهُ بِالْقَوْلِ وَالْعِلْمِ وَالْعَمَلِ وَالتَّوَجُّهِ وَنَحْوِ ذَلِكَ اسْتَعْبَدَهُمْ وَمُسْتَعْبَدُ فَاسْتَعْبَدَ خَلْقَهُ عِنْدَ الدُّعَاءِ بِتَوَجُّهِ الصَّلَاةِ إِلَى الْكَعْبَةِ وَوَجَّهَ إِلَيْهَا الْحُبَجَّ وَالْعُمْرَةَ وَاسْتَعْبَدَ خَلْقَهُ عِنْدَ الدُّعَاءِ وَالطَّلَبِ وَالتَّضَرُّعِ بِبَسْطِ الْأَيْدِي وَرَفْعِهَا إِلَى السَّمَاءِ لِحَالِ الإسْتِكَانَةِ وَعَلَامَةِ وَالطَّلَبِ وَالتَّذَلُّلِ لَه ....» (").

<sup>(</sup>١) الإحتجاج على أهل اللجاج (للطبرسي)، ج2، ص: 407.



## مركوب ومركبت المعراج:

السؤال: ما هي الاوصاف التي تناقلها الموروث الروائي لمركبة الرسول الاعظم (البراق) ؟

الجواب: لقد اختلف المركب للمعراج بحسب مرات المعراج ولم يكن على المدوام البراق، بل إن المرات التي كان المركب هو البراق لم يكن مركبا لتهام المعراج بل كان الى سدرة المنتهى، ثم استمر المعراج الى ما فوق من الحجب فركب الرفرف، وعلى أي تقدير فقد اختلف المركب:

<sup>(</sup>١) الإسراء: 1.

<sup>(</sup>٢) الاحتجاج ج١ ص ٤٤.

وروى أبو بصير، عن أبي عبد الله (عليه السلام) قال: سمعته يقول: "إن جبرئيل احتمل رسول الله (صلى الله عليه وآله) حتى انتهى به إلى مكان من السهاء، ثم تركه وقال له: ما وطئ شيء قط مكانك»(٠٠).

٧- البراق دابة من الجنة: روى القمي صحيح هِشَامِ بْنِ سَالْمٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْ الله عَلَيْ فَأَخَذَ الله عَلَيْ فَالْكُوا الله عَلَيْ فَأَخَذَ وَالله عَلَيْ فَالْكُوا الله عَلَيْ فَأَخَذَ وَاحِدٌ بِاللِّجَامِ وَوَاحِدٌ بِالرِّكَابِ وَسَوَّى الْآخَرُ عَلَيْهِ ثِيَابَهُ فَتَضَعْضَعَتِ الْبُرَاقُ وَاحِدٌ بِاللِّجَامِ وَوَاحِدٌ بِالرِّكَابِ وَسَوَّى الْآخَرُ عَلَيْهِ ثِيَابَهُ فَتَضَعْضَعَتِ الْبُرَاقُ فَلَا اللّهَ عَلَيْهِ ثِيَابَهُ فَتَضَعْضَعَتِ الْبُرَاقُ فَلَا مَرُ كَبُكِ بَعْدَهُ فَلَا عَرْكِبُكِ بَعْدَهُ فَلَا عَرْكِبُكِ بَعْدَهُ وَلَا يَرْكَبُكِ بَعْدَهُ مِثْلُهُ وَلَا يَرْكَبُكِ بَعْدَهُ مِثْلُهُ وَالْأَرْضَ وَمَعَهُ جَبْرَئِيلُ يُرِيهِ الْآيَاتِ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضَ "".

3- عمل من نور في آنواع من النور كانت محدقة بعرش الله: كما في الصحيح الاعلائي لابن أذينة، عن أبي عبد الله (عليه السلام) ...... قال: «إن الله عن وجل لما عرج بنبيه (صلى الله عليه وآله) إلى سماواته السبع، أما أولهن فبارك عليه، والثانية علمه فرضه، فأنزل الله محملا من نور، فيه أربعون نوعا من أنواع النور، كانت محدقة بعرش الله، تغشي أبصار الناظرين، أما واحد منها فأصفر، فمن أجل ذلك احمرت المحمرة، وواحد منها أجين البياض، والباقي على سائر الحمرة، وواحد منها أبيض، فمن أجل ذلك أبيض البياض، والباقي على سائر

<sup>(</sup>١) تفسير العياشي سورة الإسراء الآية ١ ج٢ ص ٢٧٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمى سورة الإسراء الآية ١ ج ٢ ص٣.



عدد الخلق من النور، والألوان في ذلك المحمل حلق وسلاسل من فضة..... قال: ثم زادني ربي أربعين نوعا من أنواع النور، لا تشبه النور الأول، وزادني حلقا وسلاسل، وعرج بي إلى السهاء الثانية... قال: ثم زادني ربي أربعين نوعا من أنواع النور، لا تشبه الأنوار الأولى، ثم عرج بي إلى السهاء الثالثة .... قال: ثم زادني ربي أربعين نوعا من أنواع النور لا تشبه تلك الأنوار الاولى، ثم عرج بي زادني ربي أربعين نوعا من أنواع النور لا تشبه تلك الأنوار الاولى، ثم عرج بي حتى انتهيت إلى السهاء الرابعة...» ".

وروى العياشي: عن عبد الصمد بن بشير، قال: ذكر عند أبي عبد الله (عليه السلام) بدء الأذان، فقيل: إن رجلاً من الأنصار رأى في منامه الأذان فقصه على رسول الله (صلى الله عليه وآله) أن يعلمه بلالا. فقال أبو عبد الله (عليه السلام): «كذبوا، إن رسول الله (صلى الله عليه وآله) في ظل الكعبة فأتاه جبرئيل (عليه السلام) ومعه طاس فيه ماء من الجنة، فأيقظه وأمره أن يغتسل به، ثم وضع في محمل له ألف ألف لون من نور، ثم صعد به حتى انتهى إلى أبواب السهاء...»".

٤-أنه الصخرة كما في رواية للقطب الرواندي وأن البراق كان فقط للوصول الى البيت المقدس، قال على: «.... فَأَتَى جَبْرَئِيلُ بِالْبُرَاقِ فَكَانَ فَوْقَ الْحِهَارِ وَدُونَ الْبَعْلِ خَدَّهُ كعرف الْفَرَسِ وَقَوَائِمِهِ الْبَعْلِ خَدَّهُ كعرف الْفَرَسِ وَقَوَائِمِهِ

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج ٣ ص ٤٨٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير العياشي سورة البقرة الآية ٢٨٥ ج١ ص ١٥٧.

كقوائم الْإِبِلِ عَلَيْهِ رَحْلِ مِنْ الجُنَّةِ وله جناحان من فخِذَيْهِ خطوه مُنْتَهَى طَرْفَهُ فَقَالَ ارْكَبْ فَرَكِبْتُ وَمَضَيْتَ حَتَّى انْتَهَيْتُ إِلَى بَيْتِ المُقْدِسِ وَلِمَا انْتَهَيْتَ إِلَيْهِ إِذَا الْمَارِيَّةِ وَالْكَرَامَةِ مِنْ عِنْدِ رَبِّ الْعِزَّةِ وَصَلَّيْتُ فِي بيت المُلَائِكَةُ نَزَلَتْ مِنَ السَّمَاءِ بِالْبِشَارَةِ وَالْكَرَامَةِ مِنْ عِنْدِ رَبِّ الْعِزَّةِ وَصَلَّيْتُ فِي بيت المُلَائِكَةُ نَزَلَتْ مِنَ السَّمَاءِ بِالْبِشَارَةِ وَالْكَرَامَةِ مِنْ عِنْدِ رَبِّ الْعِزَةِ وَصَلَيْتُ فِي بيت المُلَائِكَةُ فَي رَهْطٍ مِنْ الْأَنْبِيَاءِ ثُمَّ المُلائِكَةُ وَصَلَيْتِ إِلْمَ المَّاعِقِيقِ وَمُ اللَّا نَبِياءِ ثُلَمَ اللَّهُ اللَّلِي اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْعُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللْمُ الللْمُلِكُومُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ

٥-وكر كوكر الطير كما روى بن طاوس بسند عن عبد الرزاق معمر عن ابن هماد عن أبيه عن جده قال: «قال رسول الله بينها أنا في الحجر أتاني جبرئيل فنهرني برجلي فاستيقظت فأخذ بضبعي فوضعني في شيء كوكر الطير فلما أطرقت ببصري طرفة فرجعت إلي وأنا في مكاني فقال أتدري أين أنت فقلت لايا جبرئيل فقال هذا بيت المقدس بيت الله الأقصى فيه المحشر والنشر ثم قام جبرئيل فوضع سبابته اليمنى في أذنه فأذن مثنى مثنى...»".

6- سلم وسلالم كما رواه بن طاوس عن تفسير بن ماهيار بسنده الى زيد بن على قالا: قال رسول الله على: «... كُنْتُ نَائِماً فِي الْحِجْرِ إِذْ أَتَانِي جَبْرَئِيلُ فَحَرَّكَنِي عَالَى: «... كُنْتُ نَائِماً فِي الْحِجْرِ إِذْ أَتَانِي جَبْرَئِيلُ فَحَرَّكَنِي تَحْرِيكاً لَطِيفاً ثُمَّ قَالَ لِي عَفَا الله عَنْكَ يَا مُحَمَّدُ قُمْ وَارْكَبْ فَأَفِدْ إِلَى رَبِّكَ فَأَتَانِي

<sup>(</sup>١) قصص الأنبياء عليهم السلام للراوندي، ص: 326.

<sup>(</sup>٢) سعد السعود لابن طاوس ص ١٠٠.



بِدَابَّةٍ دُونَ الْبَغْلِ وَفَوْقَ الْحِهَارِ خَطْوُهَا مَدَّ الْبَصَرِ لَهُ جَنَاحَانِ مِنْ جَوْهَر يُدْعَى الْبُرَاقَ قَالَ فَرَكِبْتُ حَتَّى طَعَنْتُ فِي الثَّنيَّةِ إِذَا أَنَا بِرَجُل قَائِم مُتَّصِل شَعْرُه .... قَالَ فَلَمَّا جُزْتُ الرَّجُلَ وَانْتَهَيْتُ إِلَى بَيْتِ المُقْدِس ... قَالَ فَنَزَلْتُ عَنْ دَابَّتِي عَمْداً قَالَ فَأَخَذَ جَبْرَئِيلُ بِيَدِي فَأَدْخَلَنِي الْمُسْجِدَ فَخَرَقَ بِيَ الصُّفُوفَ وَالْمُسْجِدُ غَاصٌّ بأَهْلِهِ قَالَ فَإِذَا بِيَدٍ مِنْ فَوْقِي تَقَدَّمْ يَا مُحُمَّدُ قَالَ فَقَدَّمَنِي جَبْرَئِيلُ فَصَلَّيْتُ بِممْ قَالَ ثُمَّ وُضِعَ لَنَا مِنْهُ سُلَّمٌ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا مِنْ لُؤْلُو فَأَخَذَ بِيَدِي جَبْرَئِيلُ فَخَرَقَ بِهِ إِلَى السَّاءِ فَوَجَدْناها مُلِئَتْ حَرَساً شَدِيداً وَشُهُباً قَالَ فَقَرَعَ جَبْرَئِيلُ الْبَابَ فَقَالُوا لَهُ مَنْ هَذَا قَالَ أَنَا جَبْرَئِيلُ قَالُوا مَنْ مَعَكَ قَالَ مَعِي أَخِي مُحَمَّدٌ قَالُوا وَقَدْ أَرْسَلَ إِلَيْهِ قَالَ نَعَمْ قَالَ فَفَتَحُوا ... ثُمَّ وُضِعَ لَنَا مِنْهَا سُلَّمٌ مِنْ يَاقُوتٍ مُوَشَّح بِالزَّبَرْجَدِ الْأَخْضَرِ - قَالَ فَصَعِدْنَا إِلَى السَّاءِ الثَّانِيةِ فَقَرَعَ جَبْرَئِيلُ الْبَابَ فَقَالُوا مِثْلَ الْقَوْلِ الْأُوَّلِ وَقَالَ جَبْرَئِيلُ مِثْلَ الْقَوْلِ الْأُوَّلِ فَفُتِحَ لَنَا ثُمَّ وُضِعَ لَنَا سُلَّمٌ مِنْ نُورٍ مَحْفُوفٍ حَوْلُهُ بِالنُّورِ قَالَ فَقَالَ لِي جَبْرَئِيلُ يَا مُحَمَّدُ تَثَبَّتْ وَاهْتَدِ هُدِيتَ ثُمَّ ارْتَفَعْنَا إِلَى الثَّالِثَةِ وَالرَّابِعَةِ وَالْخَامِسَةِ وَالسَّادِسَةِ وَالسَّابِعَةِ بِإِذْنِ الله ...».

وقال ابن عبّاس رضي الله عنها في خبر: أنّه هبط مع جبريل عليه السّلام ملك لم يطأ الأرض قط، معه مفاتيح خزائن الأرض، فقال: يا محمّد إنّ ربّك يقرؤك السلام ويقول لك: هذه مفاتيح خزائن الأرض فإن شئت فكن نبيّا عبدا، وإن شئت فكن نبيّا ملكا؟ فقال صلّى الله عليه وآله: بل أكون نبيّا عبدا. فإذا بسلّم من ذهب، قوائمه من فضّة، مركّب باللؤلؤ والياقوت، يتلألأ نورا، وأسفله على صخرة بيت المقدس، ورأسه في السماء، فقال: اصعديا محمّد. فلمّا صعد السماء رأى شيخا قاعدا تحت شجرة وحوله أطفال، فقال جبريل: هذا أبوك آدم إذا رأى من يدخل النار من ذرّيته حزن رأى من يدخل النار من ذرّيته حزن وبكى. ورأى ملكا باسرا وجهه وبيده لوح مكتوب بخطّ من النور وخطّ من الظلمة، فقال: هذا ملك الموت (().

<sup>(</sup>١) المناقب لابن شهر آشوب: ج 1 ص 178 - 179.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: نشهد أن محمّدا رسول الله.



ثُمَّ صَعِدَ بِ هِ إِلَى السَّمَاءِ الثَّانِيَةِ فَقَالَتِ الْمَلائِكَةُ مِثْلَ مَا قَالَتْ مَلائِكَةُ السَّمَاءِ اللَّنْيَا» (١٣٠٠).

(١) في المصدر: السماء الأولى.

(٢) بحار الأنوار (ط - بيروت)، ج18، ص: 303.

### موقف كفار قريش من المعراج:

السؤال: كيف تلقى مشركو مكة والعرب نبأ معراج الرسول؟

الجواب: عن هشام بن الحكم عن أبي عبد الله عليه الته التحرهم أنه أسري به، قال بعضهم لبعض: قد ظفرتم، فاسألوه عن أيلة قال: فسألوه عنها، قال: فأطرق فسكت فأتاه جبرئيل فقال: يا رسول الله ارفع رأسك فإن الله قد رفع لك أيلة وقد أمر الله كل منخفض من الأرض فارتفع، وكل مرتفع فانخفض فرفع رأسه فإذا أيلة قد رفعت له، قال: فجعلوا يسألونه ويخبرهم وهو ينظر إليها، ثم قال: إن علامة ذلك عير لأبي سفيان يحمل برا" يقدمها جمل أحمر مجمع - تدخل غدا هذا مع الشمس فأرسلوا الرسل وقالوا لهم: حيث ما لقيتم العير فاحبسوها - ليكذبوه بذلك قوله، قال فضرب الله وجوه الإبل فأقربت على الساحل - وأصبح الناس فتشرفوا. فقال أبو عبد الله في رئيت مكة قط أكثر متشر فا - ولا متشر فة منها يو مئذ، لينظر وا ما قال رسول الله على مكة قط أكثر متشر فا - ولا متشر فة منها يو مئذ، لينظر وا ما قال رسول الله على مكة

<sup>(</sup>١) أي كفار مكة.

<sup>(</sup>٢) أيلة- بالفتح-: مدينة على ساحل بحر القلزم مما يلي الشام. و قيل هي آخر الحجاز و أول الشام. و قال المجلسي(ره): لعله إيليا( و هو مدينة القدس) على وفق الأخبار الأخر فصحف.

<sup>(</sup>٣) و في بعض النسخ «ندا» و هو طيب معروف، أو هو العنبر. و في آخر «قداً» و هو بالفتح: جلد السخلة و بالكسر: إناء من جلد. و في ثالث «بزاً» أي متاعاً.

<sup>(</sup>٤) و في نسخة « فنفرت».



قال: فأقبلت الإبل من ناحية الساحل- فقال: يقول القائل: الإبل، الشمس، الإبل قال: فطلعتا جميعا» (٠٠).

وروى القمي عن الصادق عليم : ...قال لقريش: «إن الله قد أسرى بي في هذه الليلة إلى بيت المقدس، فعرض على محاريب الأنبياء وآيات الأنبياء، وإني مررت بعير لكم في موضع كذا وكذا، وإذا لهم ماء في آنية فشربت منه وأهرقت باقى ذلك الماء، وقد كانوا أضلوا بعيرا لهم. فقال أبو جهل: قد أمكنتكم الفرصة من محمد، سلوه كم الأساطين فيها والقناديل؟ فقالوا: يا محمد، إن ها هنا من قد دخل بيت المقدس، فصف لنا كم أساطينه وقناديله ومحاريبه؟ فجاء جبرئيل فعلق صورة بيت المقدس تجاه وجهه، فجعل يخبرهم بما يسألونه، فلم أخبرهم، قـالوا: حتـي تجـيء العـير، ونسـألهم عـما قلـت. فقـال لهـم: وتصـديق ذلـك أن العـير تطلع عليكم مع طلوع الشمس، يقدمها جمل أحمر. فلم أصبحوا أقبلوا ينظرون إلى العقبة ويقولون: هذه الشمس تطلع الساعة؛ فبيناهم كذلك إذ طلعت العير مع طلوع الشمس يقدمها جمل أحمر، فسألوهم عما قال رسول الله (صلى الله عليه وآله)، فقالوا: لقد كان هذا، ضل جمل لنا في موضع كذا وكذا، ووضعنا ماء وأصبحنا وقد أهرق الماء. فلم يزدهم ذلك إلا عتوا» ".

<sup>(</sup>١) تفسير العياشي سورة الإسراء الآية ١ ، ج٢ ص ١٧٩. ( 2)- البرهان ج 2: 401. البحار ج 6: 392.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمي سورة الإسراء ١ ج٢ ص ١٣.

## نوع الكلام الإلهي في المعراج:

السؤال: ورد في الكثير من المصادر أن الله تعالى كلم رسوله الاعظم في جملة من الامور فكيف كانت طريقة الكلام أي كيف دار الحوار فهل هو نفس كلام الادميين أم ماذا؟

الجواب: أنواع الوحي الذي تم بينه تعالى وبين نبيه على كان متنوعا بحسب أنواع كثيرة من الوحي فتارة بالصوت شبيه صوت على النيالي، وأخرى بالإلهام القلبي وثالثة بالتجلي بنور العظمة في القلب ورابعة بالرؤية القلبية للآيات الكبرى، وخامسة بتوسط جبرئيل علياليلي في أوائل المعراج والإسراء وغير ذلك.



#### خلق الجنة والنار:

السؤال: تحدث الروايات بكثير من الاسهاب عما شاهده الرسول الاعظم من كواكب ومجرات وملائكة والتقاءه بالأنبياء السابقين وانه قد دخل الجنة وشاهد النار والسؤال هو ورد في بعض المصادر المعتبرة ان الجنة والنار لم تخلقا بعد وانهما تخلقان في البعث والنشور وادلتها كثيرة منها جنة ادم التي تحدث عنها القران هي من جنان الدنيا وغيرها فها هو قولكم؟

الجواب: المقرر بضرورة من دين الإمامية أن الجنة والنار مخلوقتان وأن الجيواب: المقرر بضرورة من دين الإمامية أن الجنة والنار مخلوقتان وأن التكذيب بذلك تكذيب للنبي على بها أخبره في المعراج وتكذيب لأهل البيت عليهم السلام، بل ورد عنهم أن خلقها قبل خلق الأرض وعالم الدنيا، وقد تضمن بيان الوجه العقلي لذلك من تقدم خلق الآخرة على عالم الدنيا.

وروى الشَّيْخ الصدوق بسنده عَنْ الهروي، قَالَ: قلتُ للرضا عليه إلى السول الله أخبرني عَنْ الجنّة وَالنَّار أهما اليوم مخلوقتان؟ فَقَالَ: نعم، وإنَّ رسول الله عَيَّالِه قَدْ دخل الجنّة ورأى النَّار لما عرج به إلى السَّاء. قَالَ: فقلتُ لَهُ: إنَّ قوماً يقولون أنَّها اليوم مقدرتان غَيْر مخلوقتين؟ فَقَالَ: « لا [أولئك] هم منّا ولا نحن منهم، مَنْ أنكر خلق الجنّة وَالنَّار فَقَدْ كذّب النبي عَنَا وكذّبنا وَلَيْسَ مِنْ ولايتنا على شيء ويخلد في نار جهنم، قَالَ الله تَعَالَ: ﴿ هذه جَهَنَمُ الَّتِي يُكَذّبُ بِهَا النَّه عَالَ الله تَعَالَ: ﴿ هذه جَهَنَمُ الَّتِي يُكَذّبُ بِهَا السَّاء المُجْرِمُونَ. يَطُوفُونَ بَيْنَها وَبَيْنَ حَمِيمٍ آن ﴾ »، وقالَ الْنَبِي مَنْ الله عرج بي إلى السَّاء أخذ بيدي جبرائيل عليه فأدخلني الجنّة فناولني مِنْ رطبها فأكلته فتحوّل ذَلِكَ

<sup>(</sup>١)عيون أخبار الرضاع: ج١/ ص٢٦/ ج٣? تفسير النظر إلى وجه الله تَعَالَى..



# المعراج نافذ من أقطار السموات:

السوّال: هل معراج الرسول الاعظم على كان داخل المنظومة الشمسية أم خارجها وما هو الدليل؟

الجواب: قد نصت الروايات والآيات على أن الإسراء قد تجاوز ونفذ خارج اقطار السماء الدنيا بل استمر نفوذا خارج اقطار السموات السبع الى سدرة المنتهى والى الجنة من العالم الاخروي الأبدي بل الى ما فوقها من حجب النور وساق العرش.

### المعراج والعلوم الحديثة:

السوال: هنالك جملة من الامور العلمية الحديثة استشكل بها جملة من المستحيلا المستحيل المستحيلا الميان بمرحلة المعراج مما يجعلها امرا مستحيلا منها:

اولاً: مشكلة الحرارة وهي أول مشكلة تعترض سبيل أي رحلة فضائية التي تتغير درجاتها في طبقات الجو بصورة غير عادية وهذه المشكلة كبيرة اذا اعتبرنا رحلة الرسول الاعظم بدون مركبة ذات كبسولة تعدل درجات الحرارة؟

ثانياً: مشكلة التخلص من الجاذبية والجميع يعلم ان الجاذبية هي قوة جذب الارض للأجسام وهي التي للأجسام وزنا وأن الجاذبية الأرضية تسبب للأجسام الساقطة عجلة ثابتة مقدارها ٣٢ قدما في الثانية وللتخلص من الجاذبية يحتاج الى سرعة مماثلة لسرعة دوران الارض حول محورها أي ما لا يقل عن ٨ كم في الثانية فهل كانت حركة الرسول الاعظم بمثل تلك السرعة ؟

ثالثاً: مشكلة انعدام الوزن بعد التخلص من الجاذبية الأرضية وما تتركه من أثر بيولوجي على الجسم بحيث ان الاجسام تصبح طائرة في الفضاء بمجرد الخروج من الغلاف الجوي فها هو ردكم ؟



رابعاً: مشكلة تخطي الغلاف الجوي الذي هو خليط من الغازات التي تحيط بالأرض ويعتبر مانعا في طريق الرحلات الفضائية لأن الاحتكاك يؤدي الى الاحتراق في هو ردكم ؟

خامساً: مشكلة الشهب والنيازك والخوف من اصطدامها بالمركبات الفضائية فلا بد من صنع غلاف خاص يحول دون تمزق المركلات الفضائية فها هو تعليقكم؟

سادساً: مشكلة انعدام الاوكسجين فيها وراء الغلاف الجوي للأرض حيث لا يوجد هواء وينعدم الاوكسجين تماما" والذي هو عنصر - الحياة الاساسي فتكون الرحلة بانعدام الاوكسجين مستحيلة؟

سابعاً: مشكلة الاشعة الفوق البنفسجية والاشعة السيفية التي تسببان حروقا شديدة في الانسجة الحية فيا وراء الغلاف الجوي حيث يوجد منها الشي الكثير؟

#### ما ذكروه من موانع طبيعية ليست بهانع:

اولاً: انها هو مع فرض عدم وجود جسم واقي يدفع هذه الموانع نظير جسم الطائرة في يومنا هذا الواقي للركاب من سرعة وقوة التيار الهوائي الصادم كها أن مادة جسم الطائرة مصنوع من مادة واقية من تصاعد الحرارة بجسمها نتيجة احتكاك الهواء به، وكها هو الحال في المركبة الفضائية وركوب رواد الفضاء فيها،

مع أنه قبل اكتشاف العلمي لذلك ربها كان يظن البشر- أنه من المتناعات، وكها هو الحال في الالبسة العازلة من الاحتراق.

ثانياً: وبعبارة اخرى ان عناصر المواد لا تنحصر بالموجود في كوكب الأرض بل الموجود في كوكب الأرض بل الموجود في كوكب الأرض لم يكتشف كله بل المكتشف لم تعرف كل خواصه الفيزيائية والكيمائية أو آثاره البيولوجية.

ثالثاً: إن المعادلات الطبيعية سواء الفيزيائية أو الميكانيكية او الكيميائية والاحيائية لم تكتشف كلها بل ولا معشار منها وإن المسيرة العلمية مقدر لها أن تستمر آلاف القرون بل لا الى نهاية من الزمان، ومع هذا الوصف في حال منظومة العلوم الطبيعية التجريبية فمن اين يقطع باستحالة صعود جسم أرضي الى الساء مع وجود آليات معالجة، فضلا عايرى من حالات مجربة لدى البشرينقطع فيها الهواء والاكسجين مثلا ومع ذلك لا تسبب موت الانسان كالذي في المثلجة أو القبر وبعد فترة تعود له الحياة بل قد وقعت حالات نادرة عجيبة جدا في أمثلة ذلك.

رابعاً: لا يخفى أنه مرت الإشارة الى تعدد المركوب والمركبة الحامل للنبي على في المعراج سواء كان بشكل غطاء واقي كرواية الوكر كوكر الطير او لا وذلك لأن المركب الذي من الملكوت له موج يحيط بالراكب كالقبة والغطاء كما مر في عدة من الروايات أن إبل قريش نفرت عند مرور البراق بها في الطريق.



عن عبد الصمد بن بشير "قال: «سمعت أبا عبد الله على وأكبر من الحيار عليه ألف رسول الله و وهو بالأبطح بالبراق أصغر من البغل وأكبر من الحيار عليه ألف ألف محفة "من نور، فشمس" حين أدناه منه ليركبه، فلطمه جبرئيل على لله لطمة عرق البراق منها، ثم قال: اسكن فإنه محمد ثم زف به" من بيت المقدس إلى السياء، فتطايرت الملائكة من أبواب السياء، فقال جبرئيل: الله أكبر الله أكبر الله أكبر فقالت الملائكة: عبد مخلوق، قال: ثم لقوا جبرئيل فقالوا: يا جبرئيل من هذا قال: هذا محمد فسلموا عليه - ثم زف به إلى السياء الثانية، فتطايرت الملائكة ...»". فقوله عليه الف ألف ألف من مواكب النساء كالهودج»".

# فائدة: نبوة النبي على منذ أول خلقته النورية في العوالم السابقة:

قَالَ لَهُ الْيَهُ ودِيُّ هَذَا يَحْيَى بْنُ زَكَرِيَّا عَلَيْلِا يُقَالُ إِنَّهُ أُوتِيَ الْحُكْمَ صَبِيًا وَالْحِلْمَ وَالْفَهْمَ، وَإِنَّهُ كَانَ يَبْكِي مِنْ غَيْرِ ذَنْبٍ، وَكَانَ يُوَاصِلُ الصَّوْمَ قَالَ لَهُ عَلِيٌّ عَلِيْلِا لَقَدْ وَالْفَهْمَ، وَإِنَّهُ كَانَ يَبْكِي مِنْ غَيْرِ ذَنْبٍ، وَكَانَ يُوَاصِلُ الصَّوْمَ قَالَ لَهُ عَلِيٌّ عَلِيْلِا لَقَدْ وَالْفَهْمَ، وَإِنَّهُ كَانَ يَبْكِي مِنْ غَيْرِ ذَنْبٍ، وَكَانَ يُواصِلُ الصَّوْمَ قَالَ لَهُ عَلِيٌّ عَلِيْلِا لَقَدْ كَانَ فِي كَانَ كَذَلِكَ ومُحُمَّدٌ عَلَيْ أَعْطِيَ مَا هُو أَفْضَلُ مِنْ هَذَا إِنَّ يَحْيَى بْنَ زَكَرِيَّا كَانَ فِي

<sup>(</sup>١) هذا هو الظاهر الموافق لنسختي البحار و البرهان لكن في نسخة الأصل كنسخة إثبات الهداة « عبد الصمد بن مسيب».

<sup>(</sup>٢) المحفة: مركب كالهودج.

<sup>(</sup>٣) أي أبي و امتنع.

<sup>(</sup>٤) أي أسرع.

<sup>(</sup>٥) تفسير العياشي سورة البقرة الآية ٢٨٥ ج١ ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٦) كما في مجمع البحرين- حفف- 5: 39».

عَصْرِ لَا أَوْتَانَ فِيهِ وَلَا جَاهِلِيَّةَ وَمُحَمَّدٌ عَلَيَّ أُوتِيَ الْحُكْمَ وَالْفَهْمَ صَبِيّاً بَيْنَ عَبَدَةِ الْأَوْتَانِ وَحِزْبِ الشَّيْطَانِ فَلَمْ يَرْغَبْ لَمُمْ فِي صَنَم قَطُّ وَلَمْ يَنْشَطْ لِأَعْيَادِهِمْ وَلَمْ يُرَ مِنْهُ كَذِبٌ قَطُّ وَكَانَ أَمِيناً صَدُوقاً حَلِيهاً وَكَانَ يُوَاصِلُ الصَّوْمَ الْأُسْبُوعَ وَالْأَقَلَّ وَالْأَكْثَرَ فَيْقَالُ لَهُ فِي ذَلِكَ فَيَقُولُ إِنِّي لَسْتُ كَأَحَدِهِمْ إِنِّي أَظَلُّ عِنْدَ رَبِّي فَيُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِي وَكَانَ يَبْكِي ﷺ حَتَّى تَبْتَلَّ مُصَلَّاهُ خَشْيَةً مِنَ الله عَزَّ وَجَلَّ مِنْ غَيْرِ جُرْم قَالَ لَهُ الْيَهُ ودِيُّ فَإِنَّ هَذَا عِيسَى بْنُ مَرْيَمَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُ تَكَلَّمَ فِي الْهُدِ صَبِيًّا قَالَ لَهُ عَلِيٌّ عَلِيٌّ عَلِيٍّ لَقَدْ كَانَ كَذَلِكَ وَمُحَمَّدٌ عَلَيْ سَقَطَ مِنْ بَطْنِ أُمِّهِ وَاضِعاً يَدَهُ الْيُسْرَى عَلَى الْأَرْضِ وَرَافِعاً يَدَهُ الْيُمْنَى إِلَى السَّمَاءِ يُحَرِّكُ شَفَتَيْهِ بِالتَّوْحِيدِ وَبَدَا مِنْ فِيهِ نُورٌ رَأَى أَهْلُ مَكَّةَ مِنْهُ قُصُورَ بُصْرَى مِنَ الشَّام وَمَا يَلِيهَا وَالْقُصُورَ الْحُمُرَ مِنْ أَرْضِ الْيَمَنِ وَمَا يَلِيهَا وَالْقُصُورَ الْبِيضَ مِنْ إِصْطَخْرَ وَمَا يَلِيهَا وَلَقَدْ أَضَاءَتِ الدُّنْيَا لَيْلَةَ وُلِدَ النَّبِيُّ عَلَى حَتَّى فَزِعَتِ الجِينُ وَالْإِنْسُ وَالشَّيَاطِينُ وَقَالُوا حَدَثَ فِي الْأَرْض حَدَثٌ - وَلَقَدْ رُئِيَ الْمُلائِكَةُ لَيْكَةً وُلِدَ تَصْعَدُ وَتَنْزِلُ وَتُسَبِّحُ وَتُقَدِّسُ وَتَضْطَرِبُ النُّجُومُ وَتَتَسَاقَطُ عَلَامَةً لِيلَادِهِ وَلَقَدْ هَمَّ إِبْلِيسُ بِالظَّعْنِ فِي السَّاءِ لَيا رَأَى مِنَ الْأَعَاجِيبِ فِي تِلْكَ اللَّيْلَةِ وَكَانَ لَهُ مَقْعَدٌ فِي السَّاءِ الثَّالِثَةِ وَالشَّيَاطِينُ يَسْتَرِقُونَ السَّمْعَ فَلَـمَّا رَأُوا الْعَجَائِبَ أَرَادُوا أَنْ يَسْتَرِقُوا السَّمْعَ فَإِذَا هُمْ قَـدْ حُجِبُوا مِنَ السَّهَاوَاتِ كُلِّهَا- وَرُمُوا بِالشُّهُبِ دَلَالَةً ١٠٠ لِنْبُوَّتِهِ عَلَيْهِ ١٠٠.

<sup>(</sup>١) في بعض النسخ: « جلالة».

<sup>(</sup>٢) الإحتجاج على أهل اللجاج (للطبرسي)، ج1، ص: 222



## البيت المعمور والضراح:

وفي تفسير القمي: بِسْمِ الله الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴿ وَالطُّورِ وَكِتَابٍ مَسْطُورٍ ﴾ قال: «الطور جبل بطور سينا ﴿ وَكِتَابٍ مَسْطُورٍ ﴾ أي مكتوب في رَقِّ مَنْشُورٍ ﴿ وَالْبَيْتِ الْمُعْمُورِ ﴾ قال: هو في السياء الرابعة وهو الضراح يدخله كل يوم سبعون ألف ملك ثم لا يعودون إليه أبدا وَالسَّقْفِ المُرْفُوعِ قال: السياء وَالْبَحْرِ المُسْجُورِ قال: يسجر يوم القيامة وهذا قسم كله، وجوابه ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَواقِعٌ مَا لَهُ مِنْ دافِعٍ ﴾ ، وفي مجمع البحرين: وفي الحديث أن الله أمر ملكا من الملائكة أن يجعل له بيتا في السياء يسمى «الضراح» وهو بالضم، قيل البيت المعمور في السياء الرابعة من المضارحة وهي المقابلة، ومن رواها بالصاد فقد صحف.

وفي دلائل الامامة للطبري بسند معتبر عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيًّ الْهُمَذَانِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ الله (عَلَيْهِ السَّلَامُ) قَالَ: «اللَّيْلَةُ الَّتِي يَقُومُ فِيهَا قَائِمُ آلِ مُحَمَّدٍ يَنْزِلُ رَسُولُ الله (صَلَّى الله عَلَيْهِ وَآلِهِ)، وَأَمِيرُ اللَّهُ وَمِنِينَ (صَلَوَاتُ الله عَلَيْهِ)، وَجَبْرَئِيلُ (عَلَيْهِ السَّلَامُ)، عَلَى حِرَاءَ، فَيَقُولُ لَهُ جَبْرَئِيلُ (عَلَيْهِ السَّلَامُ): أَجِبْ. فَيَخْرُجُ رَسُولُ الله السَّلَامُ)، عَلَى حِرَاءَ، فَيَقُولُ لَهُ جَبْرَئِيلُ (عَلَيْهِ السَّلَامُ): أَجِبْ. فَيَخْرُجُ رَسُولُ الله (صَلَّى الله عَلَيْهِ وَآلِهِ) رَقَّا مِنْ حُجْزَةِ إِزَارِهِ، فَيَدْفَعُهُ إِلَى عَلِيٍّ (عَلَيْهِ السَّلَامُ)، فَيَقُولُ لَهُ : اكْتُبْ:

«بِسْمِ الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، هَذَا عَهْدٌ مِنَ الله، وَمِنْ رَسُولِهِ، وَمِنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِب، لِفُكَ الله (عَزَّ وَ جَلَّ) فِي كِتَابِهِ: طَالِب، لِفُكَ الله (عَزَّ وَ جَلَّ) فِي كِتَابِهِ: ﴿ وَالطُّورِ \* وَكِتَابِ مَسْطُورٍ \* فِي رَقِّ مَنْشُورٍ \* وَهُو الْكِتَابُ الَّذِي كَتَبَهُ عَلِيُّ بْنُ

أَبِي طَالِبٍ (عَلَيْهِ السَّلَامُ)، وَالرِّقُ النَّشُورُ الَّذِي أَخْرَجَهُ رَسُولُ الله (صَلَّى الله عَلَيْهِ وَالِهِ) مِنْ حُجْزَةِ إِزَارِهِ. قُلْتُ: وَالْبَيْتِ المُعْمُورِ، أَهُ وَرَسُولُ الله (صَلَّى الله عَلَيْهِ وَالِهِ)، وَالْكَاتِبُ عَلِيُّ (عَلَيْهِ السَّلَامُ)» وقال السَّلَامُ الله (صَلَّى الله عَمُورِ بِالنبي فَي نظير ما ورد بتفسيره بقلب السَّلَامُ)» وهو محل النمط الأول من نزول القرآن. ثم إن نزول النبي في وأمير المؤمنين عاليه ليس من باب الرجعة والرجوع الى الدنيا، بل نظير تنزل الملائكة، وقد بسطنا الفرق بين حقيقة النزول والرجوع في الرجعة الى دار الدنيا في مباحث الرجعة.

﴿ وَالطُّورِ ﴾ قيل يريد طور سنين وهو جبل بمدين سمع فيها موسى عليه السلام كلام الله والقمّي ما يقرب منه. وَكِتابٍ مَسْطُورٍ مكتوب. فِي رَقِّ مَنْشُورٍ الرقّ الجلد الذي يكتب فيه استعير لما كتب فيه الكتاب وتنكير هما للتعظيم والاشعار باتم البيام ليسا من المتعارف بين الناس. وَالْبَيْتِ المُعْمُورِ القمّي قال هو في السماء الرابعة وهو الضراح يدخله كلّ يوم سبعون الف ملك ثم لا يعودون اليه ابداً.

وفي المجمع عن الباقر عليه السلام انّه قال انّ الله وضع تحت العرش اربع أساطين وسمّاهن الضراح وهو الْبَيْتِ المُعْمُورِ وقال للملائكة طوفوا به ثمّ بعث ملائكة فقالوا ابنوا في الأرض بيتاً بمثاله وقدره وامر من في الأرض ان يطوفوا بالبيت.

<sup>(</sup>١) دلائل الإمامة (ط - الحديثة)، ص: 478 - الحديث: 469/ 73.



وعن امير المؤمنين عليه السلام قال ويدخله كلّ يوم سبعون الف ملك ثم لا يعودون اليه ابداً وعن النبيّ صلّى الله عليه وآله الْبَيْتِ المُعْمُورِ في السماء الدنيا.

وعنه عليه السلام البيت الذي في السماء يقال له الضُّراح وهو بفناء البيت الحرام لو سقط لسقط عليه يدخله كل يوم الف ملك ثم لا يعودون فيه ابداً.

أقولُ: وفي حديث المعراج انّه في السهاء السابعة رواه القمّي والعيّاشي ١٠٠٠.

وفي رواية المفضل بن عمر عن ابي عبد الله عليه إلى المفضل بن عمر عن ابي عبد الله عليه إلى الله على المفضل المؤرن الله على المؤرن المرك بيه إلى السّماء فقال كه جَبْرُيل على المؤرن أسري به إلى السّماء فقال كه جَبْرُيل على الميلا يا محمّد هذا مسجد أبيك آدم الميلا عرب به ومصلى المؤلو في المؤرن فصلى فيه شمّ إنّ جَبْرُيل على الميلا عرب به إلى السّماء المواهد هذه الرواية أن أحد معارج النبي على تسم من مسجد الكوفة.

<sup>(</sup>١) تفسير الصافي، ج5، ص: 77.

<sup>(</sup>۲) كافى 8 ص 281 الحديث 421.

## المعراج وعالم الأظلم:

من البحوث المهمة التي نشير اليها باقتضاب وتفصيله في أبواب الرجعة، هو ما ورد كثيرا في روايات الفريقين المستفيضة من رؤية النبي في المعراج كل أجيال أمته الى يوم القيامة ومن يدخل منهم في النار وكيف يتعذب فيها، مع أنهم لم يولدوا بعد في دار الدنيا، فكيف يفترض دخولهم النار ورؤيته في لهم في النار، وهذا مرتبط ومتصل بارتباط المعراج وعالم الأظلة وبعروجه في الى عالم الأظلة.

فعَنْ زيد بن علي قالا: قَالَ رسول الله على ... قَالَ: «ثمَّ التفت فإذا أنا برجال يقذف بهم في نار جهنم قَالَ: فقلت: مَنْ هؤلاء يا جبرائيل، فَقَالَ لي: هؤلاء المرجئة والقدرية والحرورية وبنو أمية والنواصب لندريتك العداوة، هؤلاء الخمسة لا سهم لهم في الإسلام ...» (...)

وظاهر هَذِهِ الرواية نظير مستفيض روايات الفريقين أنَّ هولاء الَّذِيْنَ يقذف بهم في نار جهنم ورآهم الْنَبِي عَيْلِيَّ فِي المعراج معظمهم لَمْ يولد فِي دار الدُّنْيَا بعد بَلْ هُمْ فِي الأصلاب وَلَمْ يلجوا الأرحام.

۱ ۵ ۱

<sup>(</sup>١) كشف اليقين للعلّامة: ص٨٣- ٨٧؛ البحار: ج١٨ ص ٣٩٠.



وفي ذيل هَـذِهِ الرواية، قَـالَ عـلي (عليه السلام): «يا رسول الله' فَـمَنْ الذي كانوا يقذف بهـم في نار جهـنم؟ قَـالَ: أولئك المرجئة والحرورية والقدرية وبنو أمية ومناصبك العداوة، يا علي هؤلاء الخمسة لَيْسَ لهم في الإسلام نصيب»...

٤ ـ قَالَ رسول الله عَلَيْة: «رأيت ليلة أُسري بي قوما تقرض شفاههم بالمقاريض كُلّما قرضت وَفَت، فَقَالَ جبرائيل: هؤلاء خطباء أمتك اللّذِيْنَ يقولون ما لا يفعلون» ".

٥ ـ وروى أحمد بن عبيد الله بن عيّاش الجوهري - المتوفي ١٠٤ه - في مقتضب الأثر في النص عَلَى الاثني عشر بسند متصل عَنْ جارود بن المنذر العبدي، وَكَانَ نصرانياً فأسلم عام الحديبية وحسن إسلامه، وَكَانَ قارئاً للكتب عالماً بتأويلها عَلَى وجه الدهر وسالف العصر بصير بالفلسفة والطب ذا رأي أصيل ووجه جيل، أنشاء يحدثنا في إمارة عمر بن الخطّاب، قَالَ وفدت عَلَى رسول الله عَلَيْ في رحال مِنْ عبد القيس ذو أحلام وأسنان وفصاحة وبيان وحجة وبرهان فلي بصروا به يَلُ راعهم منظره ومحضره وأفحموا عَنْ بيانهم واعتراهم العرواء في أبدانهم الحراء في أبدانهم العرباء في أبدانهم العرب عمّر خسائة عام، وكان لا يفتر مِنْ الرهبانية ويدين الله بالوحدانية ويسبح في الأرض، وإنّه كُانَ يتوسّل إلى الله بالنبي على وأهيل

<sup>(</sup>١)نفس المصدر.

<sup>(</sup>٢) المجازات النبوية للشريف الرضي: ص٢٤٥.

البيت الناصاء الله بخير عَنْ هَنْ هَا الجارود: قلت يا رسول الله: أنبئني أنبأك الله بخير عَنْ هَذِهِ الأسماء الله عَنَى أنسهدها وأشهدنا قسّ ذكرها فقال رسول الله على: «يا جارود ليلة أسري بي إلى السماء أوحى الله عَنَّ وَجَلَّ إليَّ أنْ سل مِنْ أرسلنا مِنْ قبلك مِنْ أرسلنا عَلَى ما بعثوا، فقلت عَلَى ما بعثتم، قالوا عَلَى نبوتك وولاية على بن أبي طالب والأثمة منكما، ثم أوحي إليَّ أنَّ التفت عَنْ يمين العرش، فالتفت فإذا على والحسن والحسين وعلى بن الحسين وَعُمَّد بن على وعلى بن على والمهدي في جعفر وعلى بن موسى وَمُحمَّد بن على وعلى بن مُحمَّد والحسن بن على والمهدي في ضحضاح مِنْ نور يصلون فقال الرب تَعَالَى هؤلاء الحجج لأوليائي وَهَذَا المنتقم مِنْ أعدائي "". الحديث.

فكنّا أنواراً بأرواح وأسماع وأبصار ونطق وحسّ وعقل وَكَانَ الله الخالق ونحن المخلوقون، والله المكونون ونحن المكونون والله البارئ ونحن البرية، موصولون لا مفصولون، فهلّل نفسه فهللناه، وكبّر نفسه فكبّرناه، وسبّح نفسه فسبحناه وقدّس نفسه فقدّسناه، وحمد نفسه فحمدناه.

<sup>(</sup>١) مقتضب الأثر في النص عَلَى الأثمة الاثني عشر لأحمد بن مُحَمَّد بن عيَّاش/ج٢ ص٣٧-٤٣. وأخرجه أيضاً الكراجكي في كنز الفوائد: ٢٥٦/ ٢٨٥؛ البحار: ج١٥ ص٢٤١.



وَلَمْ يغيبنا وأنوارنا تتناجى وتتعارف مسمين متناسبين أزليّين لا موجودين، مِنْهُ بدؤنا وإليه نعود، نور مِنْ نور بمشيئته وقدرته لا ننسى تسبيحه ولا نستكبر عَنْ عبادته، ثمّ شاء فمدّ الأظلّة ١٠٠.

وهناك مباحث عديدة أخرى في الإسراء والمعراج كالعروج الروحي وَعالم الأظِلَّة، والطواف بالعرش (عروج أرواحهم عليكِ للعرش)، والفرق بين العروج والموت، وعروج روح المؤمن أو الإنسان في المنام، وهذه نستوفيها في أبواب الرجعة.

١. ٩

<sup>(</sup>١) الهداية: ب١٤/ ح٥٦/ ص٤٤٩ طب، طق ص٣٨٠.

روى في بصائر الدرجات بسنده عَنْ المفضل عَنْ أبي عبد الله ولله قَالَ: قَالَ لِي أبو عبد الله وليه قَالَ: ليك عبد الله وليه ذَاتَ يَوُم وَكَانَ لا يكنيني، قبل ذَلِكَ: «يا أبا عبد الله» فقلتُ: لبيك جُعلت فداك، قَالَ: «إنَّ لنا فِي كُلّ ليلة جمعة سروراً» قلتُ: زادك الله وما ذاك؟ قَالَ: قَالَ: «إنَّ هُ إذَا كَانَ ليلة الجمعة وافي رَسُول الله عَلَيْ العرش ووافي الأئمة معه ووافينا معهم فلا ترد أرواحنا إلى أبداننا إلَّا بعلم مُستفاد ولولا ذَلِكَ لنفد ما عندنا» (٠٠).

روى في البصائر بِسَنَدِ عَنْ الحسن بن العباس بن حريش عَنْ أبي جعفر الله قال: «إنَّ لنا في ليالي الجمعة لشأناً مِنْ الشأن» قلتُ جُعلت فداك، أيّ شأن؟ قال: «توذن للملائكة والنبيين والأوصياء الموتى وأرواح الأوصياء والوصي الذي بين ظهرانيكم يعرج بها إلى السَّماء فيطوفون بعرش ربّها أسبوعاً وَهُمْ يقولون: سبّوح قدوس ربّ الملائكة والرُّوح، حَتّى إذا فرغوا صلّوا خلف كُلّ قائمة لَهُ ركعتين، ثمّ ينصرفون فتنصرف الملائكة بها وضع الله فيها مِنْ الاجتهاد شديداً إعظامهم لما رأوا، وقَدْ زيد في اجتهادهم وخوفهم مثله وينصرف النبيّون والأوصياء وأرواح الأحياء شديداً حبّهم وقد فرحوا أشد الفرح لأنفسهم ويصبح الوصي والأوصياء قد ألهموا إلهاماً مِنْ العلم علماً جمّاً مثل جم الغفير لَيْسَ شيء أشدٌ سروراً منهم، أُكتُم فوالله لهذا أعزّ عِنْدَ الله مِنْ كذا وكذا عندك حصنة، قال: يا

<sup>(</sup>۱) البصائر: ج۳، ب۸/ ح۱، ص۱۹۳.



عجبور والله ما يلهم الإقرار بها ترى إلَّا الصالحون، قلت: والله ما عندي كثير صلاح، قال: لا تكذب عَلَى الله فَإِنَّ الله قَدْ سهّاك صالحاً، حَيْثُ يقول: ﴿ أُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ الله عَلَيْهِمْ مِنَ النَّيِّينَ وَالصَّلِيقِينَ وَالشَّهَدَاءِ وَالصَّالِينَ ﴾ يعني: الَّذِيْنَ آمنوا بنا وبأمير الله عَلَيْهِمْ مِنَ النَّيِّينَ وَالصَّدِينَ وَالشَّهَدَاءِ وَالصَّالِينَ ﴾ يعني: الله عَلَيْهِمْ مِنَ النَّيِيِّينَ وَالصَّدِينَ وَالصَّعَادِينَ وَالصَّالِينَ الطَّاهِرين الطَّاهِرين الطَّاهِرين الطَّاهِرين الطَّاهِرين الطَّاهِرين الطَّاهِرين الله المُنْ السلام» (٥٠٠).

<sup>(</sup>١) البصائر: ج٣، ب٨، ح١، ص١٨٣.

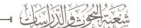
<sup>(</sup>٢) البصائر: ج٣، ب٨، ح٢، ص١٨٣.

## عروج أمير المؤمنين الله السماء الرابعة:

وروى فُرَاتٌ قَالَ حَدَّثَنِي أَبُو الْقَاسِم عَبْدُ الله بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ هَاشِم الدُّورِيُّ مُعَنْعَناً عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ عَنْ آبَائِهِ [ المِلْكِلْ ] قَالَ: «هَبَطَ جَبْرَئِيلُ النَّالِ عَلَى النَّبِيِّ وَهُ وَ فِي بَيْتِ [مَنْزِلِ] أُمِّ سَلَمَةَ فَقَالَ يَا مُحَمَّدُ إِنَّ مَلَأً مِنْ مَلَائِكَةِ السَّمَاءِ الرَّابِعَةِ يُجَادِلُونَ فِي شَيْءٍ حَتَّى كَثُرَ بَيْنَهُمُ الجِدَالُ فِيهِ وَهُمْ مِنَ الْجِنِّ مِنْ قَوْم إِبْلِيسَ الَّذِينَ قَالَ الله فِي كِتَابِهِ كَانَ مِنَ الْجِئِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ فَأَوْحَى الله [تَعَالَى] إِلَى الْمُلائِكَةِ قَدْ كَثُرَ جِدَالْكُمْ فَتَرَاضَوْا بِحَكَم مِنَ الْآدَمِيِّينَ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ قَالُوا قَدْ رَضِينَا بِحَكَم مِنْ أُمَّةِ مُحَمَّدٍ ﷺ فَأَوْحَى الله إِلَيْهِمْ بِمَنْ [فَمَنْ] تَرْضَوْنَ مِنْ أُمَّةِ مُحَمَّدٍ] قَالُوا [قَدْ] رَضِينَا بِعَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِب [عليه السلام] فَأَهْبَطَ [فهبط] الله مَلَكاً مِنْ مَلَائِكَةِ سَهَاءِ الدُّنْيَا بِبِسَاطٍ وَأُرِيكَتَيْنِ فَهَبَطَ [فأهبط] عَلَى [إِلَى] النَّبِيِّ عَلَى فَأَخْبَرَهُ بِالَّذِي جَاءَ فِيهِ فَدَعَا النَّبِيُّ عَلَى الْبِسَاطِ وَوَسَّدَهُ [وسداه] وَأَقْعَدَهُ عَلَى الْبِسَاطِ وَوَسَّدَهُ [وسداه] بِ الْأَرِيكَتَيْنِ ثُمَّ تَفَلَ فِي فِيهِ ثُمَّ قَالَ يَا عَلِيُّ ثَبَّتَ [ثَبَّتَكَ] الله قَلْبَكَ وَصَيَّرَ حُجَّتَكَ بَيْنَ عَيْنَيْكَ ثُمَّ عُرِجَ بِهِ إِلَى السَّمَاءِ [فَإِذَا نَزَلَ] قَالَ [فَقَالَ] يَا مُحَمَّدُ [إِنَ] الله يُقْرِئُكَ السَّلَامَ وَيَقُولُ لَكَ نَرْفَعُ دَرَجاتٍ مَنْ نَشاءُ وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلِيمٌ» ١٠٠٠.

ومفاد الرواية مضافا الى عروج امير المؤمنين عليه بجسده الى السهاء الرابعة نزوله بالآية الكريمة على رسول الله على، وقد تقرر عند كثير من المفسرين

<sup>(</sup>١) الكوفي، فرات بن ابراهيم، تفسير فرات الكوفي - سورة يوسف الآية ٧٦ - ص ١٩٩.



نصوصا بحسب النمط الثاني للقرآن، أنه ينزل من البيت المعمور والذي هو في السماء الرابعة.





# المحتويات

| مقدمة الشعبة                                       |
|----------------------------------------------------|
| تعريف المعجزة:                                     |
| القرآن وأنهاط المعراج:                             |
| عروج النبي ﷺ مع مثال علي هليج:                     |
| زمن المعراج مبدأ ومنتهى:                           |
| أهمية المعراج:                                     |
| استخلاف النبي عَنَالِهُ على الله عند عروجه:٢٦      |
| غايات المعراج:                                     |
| المعراج جسماني وروحي:                              |
| قاعدة في المعراج:                                  |
| المدة المستغرقة للمعراج:٤١                         |
| الإسراء من مكة الى اين المسجد الاقصى البيت المقدس؟ |
| تحريف اليهود لأسم البيت المقدس:                    |
| منتهى المعراج                                      |
| الرؤية الإلهية والمعراج:                           |
| مركوب ومركبة المعراج:                              |
| موقف كفار قريش من المعراج:                         |

|       | نوع الكلام الإلهي في المعراج:                                   |
|-------|-----------------------------------------------------------------|
| ٩٠    | خلق الجنة والنار:                                               |
| ٩٢    | المعراج نافذ من أقطار السموات:                                  |
| ٩٣    | المعراج والعلوم الحديثة:                                        |
| ٩٦    | فائدة: نبوة النبي على منذ أول خلقته النورية في العوالم السابقة: |
| ٩٨    | البيت المعمور والضراح:                                          |
| 1+1   | المعراج وعالم الأظلة:                                           |
| رش:   | الطواف بالعرش العروج الروحي والأظلة عروج أرواحهم الهيكا للعر    |
| 1 · V | عروج أمير المؤمنين هليج الى السهاء الرابعة:                     |
| 11.   |                                                                 |